# Пособие по изучению Библии в субботней школе Второй квартал 2014 года

# XPUCTOC U EFO 3AKOH

Кейт Бертон



# Содержание

| Урок 1  | 29.03-04.04     | Законы во дни Христа 9               |
|---------|-----------------|--------------------------------------|
| Урок 2  | 05.04-11.04     | Христос и закон Моисеев 19           |
| Урок 3  | 12.04-18.04     | Христос и религиозные традиции 29    |
| Урок 4  | 19.04-25.04     | Христос и закон в Нагорной проповеди |
| Урок 5  | 26.04-02.05     | Христос и суббота                    |
| Урок 6  | 03.05-09.05     | Смерть Христа и закон                |
| Урок 7  | 10.05-16.05     | «Конец закона — Христос» 69          |
| Урок 8  | 17.05-23.05     | Закон Божий и закон Христов 79       |
| Урок 9  | 24.05-30.05     | Христос, закон и Евангелие 89        |
| Урок 10 | 31.05-06.06     | Христос, закон и заветы              |
| Урок 11 | 07.06-13.06     | Апостолы и закон 109                 |
| Урок 12 | 14.06-20.06     | Церковь Христа и закон 119           |
| Урок 13 | 21.06-27.06     | Царство Христа и закон 129           |
| Материа | ал для встреч в | малых группах                        |

# Молитвенная инициатива «24 ЧАСА В МОЛИТВЕ».

Это объединенная молитва о миссионерской работе в больших городах.

«Теперь время с усердием взыскать Бога и Его планы по достижению миллионов жителей городов во всем мире.

Теперь время под водительством Святого Духа сосредоточить наше общее внимание на планировании стратегий по завоеванию душ в больших городах земного шара.

Теперь время совершать эту работу безотлагательно и с глубоким смирением в душе, с искренней молитвой, серьезно исследуя Библию и обращая особое внимание на удивительные планы Божьи по всеохватывающему евангелизму в городах, которые представлены в Священном Писании и трудах Духа Пророчества. Нет более святой работы, чем соединять наши усилия с небесными в провозглашении в городах земли Божьей вести этого часа — трехангельской вести силы, надежды и праведности Христа.

Теперь время преисполниться верой... верой, благодаря которой Бог откроет перед нами путь, чтобы осуществлять миссию для больших городов и возвещать истину, ибо без истины "угодить Богу невозможно".

Теперь время, находясь среди неверующих жителей нашего мира, сильнее, чем когда-либо, защищать библейскую истину, даже если обрушатся небеса.

Теперь время оставить позади политическую корректность и поддержать чистоту библейской веры и убеждений.

Теперь время быть дальновидными, веря и возвещая людям о том, что Бог был, есть и должен прийти! О том, что Он — Творец нашей земли, создавший ее не так давно в течение шести буквальных дней. О том, что Он — Искупитель, Который пришел умереть за нас и вместо нас... О том, что Он — Гря-

дущий Царь, Который приготовит место для нас. Весть трех ангелов из 14-й главы книги Откровение — это весть для сегодняшнего дня! Эта весть содержит воззвание, предупреждение и великую надежду...» (из проповеди Теда Вильсона — руководителя всемирной Церкви АСД, 28.09.2013 г.).

Миллионы людей в больших городах живут без Бога, без надежды. Все больше людей оставляют деревни и в поисках работы перебираются в большие города.

Перед Церковью АСД стоят большие задачи: дать людям свет и рассказать об истине. Для этого проводятся евангельские программы, выставки здоровья, различные молодежные акции, вечера общения, социальные акции и другие мероприятия.

Мы должны больше молиться, чтобы иметь силу Святого Духа для выполнения этой миссии.

«Молитва — это главная опора верующего человека и движущая сила всех отделов церкви. Никакая церковь не сможет существовать, развиваться и приносить плоды без молитвенной поддержки. Любое служение, миссионерские проекты или евангельские программы берут начало в молитве, рождаются в молитве, растут и достигают успеха лишь посредством молитвы. По мере приближения конца земной истории, когда враг рода человеческого усиленно старается отвлечь внимание, те кто трудится сейчас на передовой, как никогда прежде, должны бодрствовать и молиться. Без неустанной молитвы и прилежного бодрствования мы находимся в опасности сделаться беспечными и уклониться от правильного пути» (Э. Уайт, Молитва, с. 37).

Предлагаем всем и приглашаем всех желающих каждую первую среду месяца объединяться в посте и молитве за большие города на территории ЕАД.

(Список городов находится на 2-й странице обложки пособия по изучению Библии в субботней школе).



# ЗАКОН И ЛЮБОВЬ

«С самого начала великой борьбы на небе намерением сатаны было ниспровергнуть закон Божий» (Э. Уайт. Великая борьба, с. 582).

Почему? Потому что закон как фундамент Божьего правления выражает нравственную чистоту вселенной, и низвержение этого закона означало бы низвержение нравственного порядка творения.

Подумайте об этом. Если бы не существовало Бога и никакой жизни, вселенная была бы аморальной. Не безнравственной, когда есть плохая мораль, но аморальной, когда морали нет совсем, поскольку ничто в ней — никакие безжизненные камни, сталкивающиеся друг с другом в безбожной вселенной, — не могло бы проявлять нравственные качества.

Однако Бог существует, существуют также люди, и мы были созданы как нравственные существа, обладающие способностью любить и быть любимыми. Но для того, чтобы эта любовь существовала, должна существовать и свобода, *нравственная* свобода, ибо любовь — нравственная концепция, которая не могла бы появиться в аморальной вселенной (состоящей лишь из камней и безжизненного пространства).

А нравственность подразумевает способность выбирать между правильным и неправильным, между добром и злом. Поэтому единственная возможность для вселенной быть нравственной, использовать потенциал к добру или ко злу, к правильному или неправильному заключается в наличии закона, определяющего правильное и неправильное. И, конечно, у вселенной есть такой закон.

«Что же скажем? Неужели *от* закона грех? Никак. Но я не иначе узнал грех, как посредством закона. Ибо я не пони-

мал бы и пожелания, если бы закон не говорил: "не пожелай"» (Рим. 7:7).

Грешно ли иметь рыжие волосы? Нет. Почему? Потому что закон Божий не запрещает рыжие волосы. Если бы этот запрет существовал, как существует запрет алчности («не пожелай»), тогда было бы грешно иметь рыжие волосы. Но иметь рыжие волосы — не грех.

Нравственность без закона так же невозможна, как невозможна мысль без разума. Наша вселенная нравственна, потому что Бог создал свободных существ, ответственных перед Его законом. Если бы не было закона, запрещающего алчность, то не было бы и греха алчности; если нет закона, запрещающего иметь рыжие волосы, нет и греха в этом, независимо от того, сколько рыжеволосых алчных существ населяет вселенную.

Бог создал людей со способностью любить. Но любовь не может существовать без свободы, нравственной свободы. А нравственная свобода не может существовать без закона, нравственного закона. Любовь зиждется на свободе, а свобода — на законе. Следовательно, сутью Божьего правления, основой этого правления — правления любви — должен быть Божий закон. Вот почему Эллен Уайт писала о желании сатаны «низвергнуть закон Божий». Нападки на закон — это нападки не только на характер Христа, но и на нравственный порядок самого творения.

Поэтому тема изучения в субботней школе на предстоящий квартал: Христос и Его закон. Мы будем изучать закон, особенно вопрос о том, почему столь многие христиане, не понимая взаимосвязи между законом и благодатью, попали в западню отрицания Десяти заповедей и таким образом непреднамеренно поддерживают попытки «низвергнуть закон Божий».

Но Библия говорит ясно: «Ибо это есть любовь к Богу, чтобы мы соблюдали заповеди Его» (1 Ин. 5:3). Связь между нашей любовью к Богу и соблюдением Его заповедей сильнее, чем мы думаем. Мы можем любить Бога, ибо живем во Вселенной, где может существовать любовь, а она может существовать потому, что вселенная нравственна. Эта нравственность основана, по крайней мере для нас как сотворенных существ, на Божьем нравственном законе. Взаимосвязь между Господином закона и самим законом мы и будем изучать в течение предстоящего квартала.

Кейт Аугустес Бертон является преподавателем религии в Оквудском университете, где он также служит координатором Центра адвентистско-мусульманских отношений. Докторская диссертация Кейта Бертона, которую он защитил в Северо-Западном университете (Northwestern University), сосредоточена на роли закона в Послании апостола Павла к римлянам.



# Законы во дни Христа

Библейские тексты для исследования:

Лк. 2:1–5; Евр. 10:28; Втор. 17:2–6; Лев. 1:1–9; Лк. 14:1–6; Иак. 2:8–12.

#### Памятный стих:

«Ибо когда язычники, не имеющие закона, по природе законное делают, то, не имея закона, они сами себе закон» (Рим. 2:14).

В большинстве гражданских обществ могут одновременно действовать разные законы. Всеобщие законы, относящиеся к каждому, могут сосуществовать с местными законами, действующими только на определенной территории.

В новозаветные времена, когда человек использовал слово «закон» (на греческом *номос*, на латинском *lex*, а на еврейском *Тора*), он мог иметь в виду любой свод законов. Понять, о каком именно законе идет речь, зачастую можно было только из контекста, в котором проходила беседа. Поэтому во время изучения темы уроков нам придется всегда учитывать непосредственный контекст, чтобы понять, о каком законе идет речь.

На этой неделе мы рассмотрим различные законы, действовавшие в обществе во времена Христа и ранней Церкви. Мы обратим внимание на эти законы исключительно ради того, чтобы заложить основу для изучения закона, который будет в центре нашего внимания в течение квартала — Божьего нравственного закона, Десяти заповедей.

Процитайто Пк 2:1\_5 Чему м

#### Римский закон

| эти дв | оследоват | ,<br>елей Госпо <i>р</i> | ца действова | , |
|--------|-----------|--------------------------|--------------|---|
|        |           |                          |              |   |
|        | <br>      |                          |              |   |

Со времени возникновения республики римляне осознавали необходимость четко сформулированного законодательства для управления обществом. Фактически установленная римлянами система конституционного права остается основой правовых систем многих современных демократических государств.

В большинстве случаев Рим позволял подчиненным государствам соблюдать собственные обычаи, но от всех ожидалось повиновение имперским и сенаторским законам. Конечно, это касалось и Иосифа с Марией.

Целью Римского закона было сохранение общественного порядка. Как таковой он затрагивал не только государственные вопросы, но также регулировал социальные и семейные отношения. Римский закон не только описывал процедуру избрания людей на публичные должности, но также касался таких вопросов, как нарушение супружеской верности и взаимоотношения между господином и рабом. Многие римские социальные нормы были тождественны нормам, встречающимся в Ветхом Завете и в других обществах.

Все попытки понять культуру, в которой были написаны книги Нового Завета, должны учитывать факт, что римская империя формировала политический фон мира времен Иисуса и ранней Церкви. Мы можем лучше понять многое, происходящее в Новом Завете, например, смерть Иисуса, заключение Павла, если располагаем достаточной информацией о том времени. Конечно, чтобы понимать основы спасения, человеку необязательно быть специалистом по римской истории,

однако возможность расширить свои исторические познания может оказаться весьма полезной.

Несмотря на чудное Божественное провидение, связанное с беременностью Марии, и очевидное Божье водительство в этом, Мария и Иосиф безропотно подчинились закону страны, потребовавшему от них отправиться в долгое утомительное путешествие на последнем сроке беременности Марии. Разве не лучше было бы остаться дома, учитывая особые обстоятельства? Что их действия могут сообщить о том, как нам следует относиться к гражданскому закону? (Подумайте, как легко они могли бы оправдать свое неповиновение).

понедельник, 31 марта

# Закон Моисеев: гражданский

Хотя во времена Иисуса иудеи находились под властью римлян, им было даровано право исповедовать свою религию и следовать своим обычаям (см. Деян. 18:15). Законодательный орган, содействующий соблюдению иудейского закона, назывался «синедрион». Иногда упоминаемый как совет (Ин. 11:47), синедрион состоял из 71 человека, избранных из священников, старейшин, раввинов, и возглавлялся первосвященником. Он представлял собой своего рода Верховный суд, который рассматривал дела, касающиеся иудейских обычаев, традиций и законов.

Иудейский гражданский закон основывался на гражданских кодексах, записанных в Пятикнижии Моисея. Поскольку Моисей написал первые пять библейских книг, этот закон называется Моисеевым. Давая Моисею законы, Бог желал видеть государство, в котором Он — Глава, а народ следует Его предписаниям. Во времена Иисуса иудеи были подвластны римскому закону. Однако римское правительство позволяло им использовать закон Моисея для решения вопросов, касающихся их обычаев. Здесь работа синедриона была особенно важна.

В Новом Завете есть примеры применения закона Моисеева и ссылки на него в контексте гражданских вопросов: от иуде-

ев по-прежнему ожидалась уплата храмового сбора в размере полсикля ( $M\phi$ . 17:24–27; Исх. 30:13); разводы совершались согласно предписаниям Моисея ( $M\phi$ . 19:7; Втор. 24:1–4); народ придерживался левирата (закон, согласно которому вдову должен был взять в жены брат ее покойного мужа) ( $M\phi$ . 22:24; Втор. 25:5); над мальчиками совершали обряд обрезания на восьмой день (Ин. 7:23; Лев. 12:3); а прелюбодеев надлежало побивать камнями (Ин. 8:3–5; Втор. 22:23, 24).

| Прочитайте Мф. 26:59-61; Евр. 10:28 и Втор. 17:2-6. Какой  |
|------------------------------------------------------------|
| важный принцип содержат тексты? Что это говорит нам о биб- |
| лейской концепции честности и справедливости?              |
|                                                            |
|                                                            |
|                                                            |
|                                                            |
|                                                            |

Прочитайте отрывки из свода гражданских законов, записанного в первых книгах Библии. Логику некоторых из этих законов нам нелегко понять, не так ли? (См., например Втор. 21). Учитывая, что автором этих законов был Бог, как мы можем научиться доверять Господу во всем, особенно в том, что нам не до конца понятно?

вторник, 1 апреля

## Закон Моисеев: церемониальный

| •          |           | •     |          |         | чему отно |         |
|------------|-----------|-------|----------|---------|-----------|---------|
| эти законь |           |       | цель? Ка | ким важ | ным истин | нам они |
| призваны   | были науч | нить? |          |         |           |         |
|            |           |       |          |         |           |         |
|            |           |       |          |         |           |         |
|            |           |       |          |         |           |         |
|            |           |       |          |         |           |         |

Помимо гражданских законов в древнем Израиле также существовал так называемый церемониальный закон. Средоточием этого закона было святилище и служение в нем. Все это демонстрировало детям Израиля план спасения и указывало на грядущего Мессию. В сегодняшних текстах упоминается, что благодаря этому служению человек очищался от греха. Можно сказать, что эти законы были «мини-пророчествами» о Христе и Его служении искупления.

«Церемониальный закон был дан Христом. И позднее, когда этот закон уже не надо было соблюдать, Павел показал евреям его истинное значение, обозначив его место в плане искупления и его отношение к деяниям Христа. Великий апостол называет этот закон славным, достойным своего Божественного Творца. Торжественное служение в святилище символизировало великие истины, которые будут открыты грядущим поколениям... Таким образом, во все века мрака и отступничества в сердцах людей хранилась живая вера, пока не настало время пришествия обетованного Мессии» (Э. Уайт. Патриархи и пророки, с. 367).

Хотя церемониальная система была установлена Иисусом, она нужна была лишь для того, чтобы служить прообразом, символом будущей реальности — пришествия Иисуса, Его смерти и первосвященнического служения. Когда Он завершил Свое служение на земле, отпала необходимость в этой старой системе со всеми ее жертвоприношениями, ритуалами и праздниками (см. Евр. 9:9-12). Хотя сегодня мы уже не соблюдаем церемониальный закон, но, изучая его, можем глубже проникнуть в суть плана спасения.

Жертвоприношения животных занимали центральное место в служении святилища, так как указывали на смерть Иисуса. Подумайте, насколько значим факт, что наше спасение могло прийти только через Его смерть ради нас. Что это говорит нам о тяжести греха?

#### Раввинский закон

Помимо Моисеева закона иудеи времен Иисуса также были знакомы с законом раввинов. Раввины являлись своего рода учительской рукой фарисеев, ибо были ответственны за то, чтобы закон Моисеев не утратил для народа своей важности и актуальности. В Пятикнижии Моисея раввины насчитали 613 законов (включая 39 относительно субботы) и положили их в основу своего законодательства. Они дополнили эти писаные законы устными постановлениями, состоящими из толкований ведущих раввинов.

Устный закон известен как «халаха», что означает «идти». Раввины считали: если люди станут придерживаться многочисленных «халахот» (множественное число от «халаха»), то будут «идти» путем 613 главных законов. Хотя раввинские «халахот» появились изначально как устный закон, впоследствии они были упорядочены и записаны в форме книги. Со времен Иисуса сохранились некоторые толкования Торы в комментариях, известных как Мидраш, в то время как другие записаны в правовом сборнике Мишна. Многие религиозные иудеи на протяжении веков стремились и в наше время стремятся строго придерживаться этих законов.

Прочитайте Лк. 14:1-6 и Ин. 9. Хотя Иисуса обвиняли в нарушении субботы из-за того, что Он исцелял в этот день людей, можете ли вы найти в Ветхом Завете указание на то, что исцелять в субботу — грех? Как ваш ответ помогает понять некоторые проблемы, с которыми Иисусу приходилось иметь дело? И, что еще важнее, какие уроки мы можем почерпнуть из этих случаев, которые помогут нам убедиться, что мы не совершаем подобных ошибок в своих попытках «идти» верным путем?

У наших современников многие из этих устных законов могут вызвать недоумение, особенно когда их пытались исполь-

зовать против Иисуса, однако проблема заключалась скорее в позиции лидеров нации, а не в самих законах. Хотя зачастую к соблюдению «халахот» подходили весьма формально, эти законы должны были привносить элемент духовности в самые обычные земные дела, придавая им религиозное значение.

**Как мы можем научиться придавать религиозную значи-** мость даже самым обычным житейским делам?

четверг, Запреля

# Нравственный закон

Как бы ни влияли на жизнь иудеев первого столетия римский закон, Моисеев закон и раввинский закон, многие люди, придерживавшиеся иудейской религии, жили за пределами Палестины и далеко от границ римской империи. Поэтому многие из упомянутых законов не играли большой роли в их жизни.

Но в то же время любой человек, считавший себя последователем Бога Израилева, должен был соблюдать Десять заповедей.

«Десять заповедей были для Израиля основой нравственности. Завет — используемая Библией метафора для описания этих отношений. Хотя данная метафора взята из области международного права, неправильно понимать заповеди просто как краткое изложение обязательств Израиля по отношению к Богу... Повиновение заповедям было не столько подчинением Божественной воле, сколько откликом на любовь» (Leslie J. Hoppe, «Ten Commandments», *Eerdmans Dictionary of the Bible* (Grand Rapids, Mich.: Eerdmans, 2000), p. 1285).

Десять заповедей превосходили любую законодательную систему, известную иудеям первого столетия. Даже фарисеи, тщательно заучивавшие наизусть 613 Моисеевых законов, признавали важность Десяти заповедей. Раздел Мишны, который называется Тамид (5:1), содержит раввинское повеление ежедневно повторять Десять заповедей. Считалось, что все другие законы содержатся в законе Десяти заповедей. Иудейский философ Филон, современник Иисуса, написал целую

книгу о центральном месте Десяти заповедей среди всех библейских законов.

| • • • • | им. 13:8-10 и Иак. 2:8-12. Что эти<br>аповедей в жизни последовате- |
|---------|---------------------------------------------------------------------|
|         |                                                                     |

Подобно своим иудейским собратьям, вдохновенные авторы Нового Завета понимали значимость Десяти заповедей для народа Божьего. Хотя некоторые уроки данного квартала будут касаться взаимодействия Христа с другими законами, действовавшими в Его дни, основное внимание отведено Его отношению к Десяти заповедям, которые часто называют «нравственным законом».

#### пятница, 4 апреля

### Для дальнейшего изучения

Прочитайте из книги Э. Уайт «Свидетельства для Церкви», т. 1, главу «Клятва» (с. 201–204).

«Если бы Адам не нарушил Закон Божий, не было бы нужды учреждать и обрядовый закон. Благая весть была впервые дана Адаму в провозвестии, что семя жены будет поражать змея в голову; и эта Благая весть передавалась через последующие поколения Ною, Аврааму и Моисею. Знание Закона Божьего и плана спасения было вверено Адаму и Еве Самим Христом. Прародители тщательно берегли этот важный урок и передавали его из уст в уста своим детям и детям своих детей. Так сохранялось знание о Законе Божьем» (Э. Уайт. Избранные вести, к. 1, с. 230).

#### Вопросы для обсуждения:

1. Задолго до того как Моисей записал законы для руководства Израилем, египтяне и вавилоняне имели свои кодексы

1

гражданских законов, частично схожие по смыслу с некоторыми из законов Божьих. Даже в атеистических обществах есть законы, защищающие людей и их имущество. Закон часто основывается на нравственных концепциях, то есть закон должен побуждать людей избегать определенных проявлений зла и творить добро. Но что является критерием понимания добра и зла?

- 2. Каким образом концепция добра и зла порождает вопрос о существовании Бога? Другими словами, если Бога нет, откуда люди черпают понятия о добре и зле?
- 3. В разных ситуациях мы часто используем концепцию закона. Мы говорим о законе притяжения, законе движения, о международных законах, законах страны, налоговых законах. Что общего между всеми этими законами? Чем они отличаются? Каковы вероятные последствия нарушения любого из законов? В чем преимущества взаимодействия с законами? Как принципы закона помогают вам понимать цель Десяти заповедей в отношении жизни верующих люлей?
- 4. Вернитесь к уроку за среду и поговорите о том, почему мы как Церковь должны быть осторожными, чтобы не сделать ту же ошибку, какую допустили некоторые иудейские духовные лидеры, обременяя закон вымышленными постановлениями. Почему допустить подобную ошибку легче, чем мы думаем, независимо от того, какими благими намерениями руководствуемся?

#### Мечта фермера Хильдо

Фермер Хильдо прибыл ночью в один из городов центральной Бразилии и поблагодарил мужчину, который подвез его. Он вытащил из грузовика сумку с вещами и коробку с лекарственными травами и пошел по дороге. Хильдо жил далеко от этого города, но он несколько раз в год приезжал сюда для того, чтобы ходить из дома в дом, продавать лекарственные травы и рассказывать об Иисусе тем, кто желал слушать его.

Фермер Хильдо стал адвентистом седьмого дня несколько лет назад, и, несмотря на то, что поблизости не было ни одной церкви, он все равно верно соблюдал субботу и откладывал десятину и пожертвования, ожидая того дня, когда он приедет в церковь в город.

Во время своих визитов в город Хильдо встречался с десятью человеками, которые также были адвентистами или хотя бы что-то знали о них. Он навещал каждого из десяти всякий раз, когда приезжал в город. Одной паре принадлежало интернет-кафе, и малая группа решила встречаться там, чтобы в Интернете смотреть субботнюю школу и религиозные программы. Хильдо приглашал на эти встречи каждого, кого знал.

Спустя некоторое время эта маленькая группа обратилась в миссию с просьбой прислать им пастора, который помог бы им организовать церковь. У ближайшего к ним районного пастора была одна церковь и 13 малых групп, но он все-таки встретился с ними. Он помог им организовать евангельские встречи и научил их, как приглашать людей и делиться с ними Божьим Словом. В течение двух недель эта группа ходила из дома в дом, приглашая людей на евангельскую программу.

Фермер Хильдо испытал благоговейный трепет, когда на первую встречу пришло 150 человек. Тридцать три из них приняли крещение. Пастор обучал членов группы служению, и вскоре община верующих уже не могла вмещаться в частном доме. С помощью миссии они арендовали для собраний большой зал.

Новая семья верующих была мечтой Хильдо, и эта мечта сбылась. Фермер работал и молился. Он так долго ждал рождения церкви в этом городе. Когда церковь стала реальностью, он сказал: «Я молился о церкви шестнадцать лет».

Фермер Хильдо не дожил до тех дней, когда у этой маленькой общины верующих появилось свое здание для поклонения Богу, но верующие усердно работают для осуществления его мечты. Часть пожертвований тринадцатой субботы помогут этой общине купить или построить церковь для того, чтобы им не приходилось больше переезжать с места на место. Мечта фермера Хильдо о церкви в этом некогда неохваченном Евангелием районе стала реальностью.



# Христос и закон Моисеев

Библейские тексты для исследования:

Лк. 2:21–24; Исх. 13:2, 12; Лк. 2:41–52; Мф. 17:24–27; Ин. 8:1–11; Втор. 22:23, 24.

#### Памятный стих:

«Ибо если бы вы верили Моисею, то поверили бы и Мне, потому что он писал о Мне» (Ин. 5:46).

Многие христиане были воспитаны на рассказах о том, что Иисус якобы отрицательно относился к иудейской религии. На протяжении многих столетий это заблуждение лишь подпитывало антисемитизм. Иисус высказывался против злоупотреблений в религии, но не против самой религии. В конце концов, Он сам основал ее.

Евангельское повествование о жизни и служении Христа свидетельствует, что Он был верным иудеем, полностью погруженным в иудейскую культуру с момента Своего рождения и до последней недели жизни на земле.

Как каждый верный иудей первого столетия, Иисус придерживался закона Моисеева. Выросший в семье верных родителей-иудеев, Он высоко ценил Свое богатое земное наследие, коренившееся в Божественном провидении. Сам Бог вдохновил Моисея записать эти законы, желая создать общество, которое отражало бы Его волю и стало бы путеводной звездой для других народов. Иисус верно следовал закону. Обрезание, посещение храма во время праздников, отношение к уплате налогов и сборов — все это свидетельствует, что Иисус Христос был верен системе прообразов, которые, как Он знал, вскоре будут реализованы в Его смерти и служении на небесах.

На этой неделе мы внимательнее рассмотрим законы, которые соблюдал Иисус.

#### воскресенье. 6 апреля

### Обрезание и посвящение (Лк. 2:21-24)

Бог заключил с Авраамом завет и пообещал, что он станет отцом множества народов (Быт. 17:4). Когда Бог заключил этот завет, девяностодевятилетний Авраам имел 13-летнего сына Измаила и продолжал ожидать рождения своего обетованного сына Исаака. Однако ему было велено обрезаться самому и совершить этот обряд над каждым его домочадцем мужского пола. Бог также повелел Аврааму с этого дня и далее обрезывать на восьмой день каждого рожденного мальчика среди его домочадцев (Быт. 17:9–12). Этот знак завета был настолько важен, что обрезание совершалось даже тогда, когда восьмой день выпадал на субботу (Лев. 12:3; Ин. 7:22).

Эта истина помогает нам лучше понять первые дни жизни Иисуса. Евангелия ясно свидетельствуют о том, что Иосиф и Мария благодаря своей набожности были избраны стать в определенном смысле земными родителями Иисуса. Иосиф назван «праведным человеком» (*Мф. 1:19*), а о Марии сказано, что она «обрела благодать у Бога» (*Лк. 1:30*). Когда Иисусу исполнилось восемь дней, Его родители нарекли Ему имя и совершили над Ним обряд обрезания так же, как были названы и обрезаны многочисленные еврейские мальчики в прошлом.

Только вдумайтесь: непорочный Сын Божий в человеческой плоти проходит через обряд, который Он Сам установил много веков назад!

| Hp    | очитайте  | JIK. 2: | 21-24 B  | контексте    | Исх. 13   | :2, 12 и | JIEB. |
|-------|-----------|---------|----------|--------------|-----------|----------|-------|
| 12:1- | 8. Что ещ | е сооби | цают на  | и эти тексть | ы об Иосі | ифе и М  | арии? |
| Чему  | мы може   | м научі | иться на | их примере   | ?         |          |       |
| •     |           | -       |          |              |           |          |       |
|       |           |         |          |              |           |          |       |
|       |           |         |          |              |           |          |       |
|       |           |         |          |              |           |          |       |
|       |           |         |          |              |           |          |       |

Библия ясно говорит, что Мария была девой, когда Бог избрал ее стать матерью Иисуса (Лк. 1:27). Поэтому Иисус оказался для нее первым Ребенком, «разверзающим ложесна». Согласно Исх. 13, каждый первородный в Израиле (это отно-

силось как к людям, так и к животным) должен был посвящаться Господу. Также в Лев. 12:2–5 закон добавляет, что после рождения мальчика женщина была церемониально нечиста на протяжении 40 дней (и 80 дней, если рождалась девочка). По окончании этого периода она должна была показаться священнику и принести жертву. Будучи благочестивыми иудеями, Мария и Иосиф точно исполнили предписанное в законе Моисеевом, дабы рожденный Младенец носил на Себе знак завета.

понедельник, 7 апреля

# Иудейские праздники (Ин. 5:1)

«После сего был праздник Иудейский, и пришел Иисус в Иерусалим» ( $\mathcal{U}$ н. 5:1).

Первым из основных годичных праздников являлся семидневный праздник Опресноков, который начинался с Пасхи. Праздник был посвящен освобождению израильтян из египетского рабства, когда Ангел-губитель прошел мимо домов, дверные косяки которых были помазаны кровью. Евангелия рассказывают о трех случаях, когда Иисус праздновал Пасху (Лк. 2:41–43; Ин. 2:13–23; Мф. 26:17–20).

На пятидесятый день после Пасхи был праздник Шавуот, который часто называют греческим словом, означающим «Пятидесятница». Хотя Писание не указывает, по какому поводу празднуется Пятидесятница, раввины считали, что этот день напоминал событие, когда Моисею был дан закон. В Евангелиях не упоминается, что Иисус праздновал Пятидесятницу. Однако перед Своим вознесением Он повелел ученикам ожидать в Иерусалиме крещения Святым Духом (Деян. 1:4, 5). Фактически это событие произошло в Пятидесятницу (Деян. 2:1–4).

Завершали праздничный цикл в иудейском календаре праздник Кущей и День искупления (Йом Киппур). День искупления был днем очищения стана от греха и примирения народа с Богом. Праздник Кущей напоминал о времени, когда Израиль жил в шатрах в пустыне.

Помимо праздников, упоминаемых в законе Моисея, у иудеев было два других праздника, напоминавших о вмешательстве Бога в исторические события. Первым был Пурим,

учрежденный в память о спасении еврейского народа от геноцида во времена Есфири (см. Есф. 9:26–28). Второй праздник — Ханука, также известный как праздник обновления храма (Ин. 10:22), который совершался в память об очищении храма от осквернения Антиохом Епифаном, а также в честь победы Маккавеев над греками в 165 году до P. X.

Конечно, большинство библейских праздников уже давно утратили актуальность, по крайней мере для христиан, поскольку нашли свое исполнение во Христе. Однако мы можем многому научиться, исследуя эти праздники и содержащиеся в них вести, ведь все они говорят о спасающей благодати Бога и Его силе избавлять Свой народ.

Хотя мы больше не соблюдаем упомянутые праздники, однако что можем делать, дабы нам не потерять из виду реальность присутствия Бога, не забыть, что Он для нас сделал и чего от нас ожидает?

вторник. 8 апреля

## Иисус в храме

Новый Завет содержит мало сведений о детстве Иисуса. Однако один достаточно информативный фрагмент (Лк. 2:41–52) повествует о том, как Иисус и Его родители посетили Иерусалим во время праздника Пасхи. Прочитайте этот отрывок и ответьте на вопросы:

| культу        | рный контек   | ст Евангели   | проиллюстри<br>ій и наскольк<br>исходившем? |            |       |
|---------------|---------------|---------------|---------------------------------------------|------------|-------|
|               | или религия п | o bociii iipo | походившент:                                |            |       |
|               |               |               |                                             |            |       |
| Нас<br>Пасхи? |               | н факт, что : | эта история пр                              | оизошла во | время |

|           | ко дней родители Иисуса не могли найти Его? О че<br>иинает вам?                                                                                             |
|-----------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| чит как м | был послушным ребенком, и Его ответ родителям зву<br>ягкая укоризна. Какая важная мысль содержится в Ег<br>Іто это говорит нам о приоритетах в нашей жизни? |

Прочитайте Лк. 2:51. Что означает выражение: «Он... был в повиновении у них [родителей]»? Как этот стих показывает, насколько Бог снизошел к нам, чтобы даровать нам спасение? Чему это может научить нас относительно необходимости подчиняться в нужное время и в нужном месте?

среда, 9 апреля

# Пошлины (Мф. 17:24-27)

В уроке за прошлую неделю было замечено, что закон Моисея содержал как гражданские, так и церемониальные постановления. Церемониальные законы указывали, что храм был центром религиозной жизни иудеев. К первому веку храм, по всей видимости, оставался единственным уцелевшим местом, дававшим иудеям чувство национальной идентичности.

Во время служения Иисуса в Иерусалимском храме производилась реконструкция. Ирод Великий начал этот грандиозный проект приблизительно в 20 г. до Р. Х., и он не был полностью завершен вплоть до 66 года н. э. Понимая, насколько серьезно многие иудеи относились к своей вере, римляне позволили им собирать собственные пошлины, чтобы покрывать расходы на содержание храма. Каждый мужчина-еврей старше 20 лет должен был платить пошлину в размере полсикля, независимо от своего экономического положения (Исх. 30:13; 38:26).

| за       |     | - 1      | 7:24-27. Что<br>соблазнить |         | ,       | -, - 11-  |      |
|----------|-----|----------|----------------------------|---------|---------|-----------|------|
| 3Д<br>НИ | • • | ип нам т | акже необхо                | димо пр | именять | В СВОЕЙ Ж | (ИЗ- |
| _        |     |          |                            |         |         |           |      |

Похоже, что сборщики храмовой пошлины путешествовали по провинциям, обеспечивая поступление сборов от всех мужчин. Незамедлительный ответ Петра сборщикам создает впечатление, что Иисус регулярно платил пошлины (*Мф. 17:24, 25*). Однако, будучи Сыном Божьим, Иисус ставит под вопрос правомерность уплаты пошлины на содержание дома Своего Отца.

«Если бы Христос без возражений уплатил пошлину, Он, по сути, признал бы справедливыми их обвинения и тем самым отрекся бы от Своей Божественности. И хотя Он счел необходимым выполнить это требование, однако опроверг основание, на котором оно было предъявлено. Оплачивая дань, Он засвидетельствовал Свою Божественную природу. Было очевидно, что Он — Одно с Богом, и поэтому Он, в отличие от простых граждан царства, был освобожден от уплаты дани» (Э. Уайт. Желание веков, с. 434).

Тем не менее Иисус предпочел подчиниться требованиям властей и повелел Петру вынуть монету изо рта первой пойманной рыбы. Сикля, найденного во рту рыбы, было достаточно, чтобы заплатить пошлину за обоих — Иисуса и Петра.

Зная, что это величественное сооружение вскоре будет разрушено, Иисус все же заплатил пошлину на храм  $(M\phi. 24:1, 2)$ .

Что это говорит о необходимости быть верными в возвращении десятин и приношений, невзирая на существующие проблемы?

четверг, 10 апреля

# Исполнение закона (Мф. 5:17-20)

Как мы видим, Иисус был верным гражданином, исполнявшим возложенные на иудейских мужчин требования, даже когда Его жизни угрожала опасность (см., например: Ин. 7:1, 25, 26; 10:31). Более того, Иисус ясно сказал, что Его целью было не упразднить «закон или пророков», а исполнить ( $M\phi$ . 5:17-20).

| <br>ь отрывки Ин. 8:1-11 и Мф. 19:1-9<br>и 24:1-4? Что здесь происходит? |
|--------------------------------------------------------------------------|
| <br>                                                                     |
| <br>                                                                     |

Фарисеи неоднократно пытались выставить Иисуса как нарушителя закона (см., например, Ин. 8:4-6). Приведя к Нему женщину, взятую в прелюбодеянии, они поставили вопрос следующим образом: «Моисей в законе заповедал нам побивать таких камнями: Ты что скажешь?» Интересно заметить, что Иисус не дает прямого ответа на их вопрос. Фактически Своим ответом Он подтверждает закон Моисеев: «Кто из вас без греха, первый брось на нее камень» (Ин. 8:7). Иисус не говорит, что женщину не нужно побивать камнями; Он просто заставляет этих мужей осознать, что они также нарушают закон. Даже освобождение женщины не расходится с законом Моисеевым, поскольку никто не указывает на нее обвинительным перстом, а для свершения правосудия нужно было не менее двух свидетелей (Втор. 17:6).

Отвечая на вопрос относительно развода и вступления в новый брак, Иисус как будто противоречит закону Моисееву, подчеркивая, что изначально для развода нет юридических оснований ( $M\phi$ . 19:4–6). Когда фарисеи указывают на повеле-

ние Моисея во Втор. 24:1-4, Иисус расставляет все на свои места. Моисей *не повелевает* разводиться, а из-за человеческой неуступчивости *позволяет* разводиться ( $M\phi$ . 19:8). Таким образом, мы видим: поясняя закон Моисеев, Иисус не отменяет его. Иисус был верным иудеем во всем, Он следовал закону Моисееву.

Как нам найти баланс между справедливостью и милостью по отношению к людям, которые (как и все мы) совершают грехи? Если уж ошибиться (а мы как падшие создания это и делаем), то лучше ошибиться в сторону справедливости или милости? Почему?

#### пятница, 11 апреля

# Для дальнейшего изучения

Для получения более подробной информации по теме пройденного урока прочитайте из книги Э. Уайт «Желание веков» главы «На празднике кущей» (с. 447–454) и «Среди сетей» (с. 455–462).

«Три раза в году иудеи должны были собираться в Иерусалиме на религиозный праздник. Таково было повеление невидимого Предводителя Израиля, данное из столпа облачного. Во время пленения иудеи не могли соблюдать эти постановления. Но, вернувшись в свою землю, они вновь стали отмечать и соблюдать эти памятные дни. Бог желал, чтобы ежегодные праздники напоминали людям о Нем» (Э. Уайт. Желание веков, с. 447).

«Вполне естественно, что родители Иисуса видели в Нем прежде всего собственное дитя. Он ежедневно был с ними, Его жизнь во многом напоминала жизнь обычного ребенка, и родителям было трудно осознать, что Иисус на самом деле — Сын Божий. Они рисковали не оценить благословение, дарованное через присутствие Искупителя мира. Печаль, вызванная разлукой с Ним, и мягкая укоризна в словах Иисуса должны были запечатлеть в их сознании святость долга» (Э. Уайт. Желание веков, с. 81).

#### Вопросы для обсуждения:

- 1. Поразмышляйте над такой удивительной истиной: хотя Иисус Сам учредил законы, Он подчинился им, когда облекся в человеческую плоть. Что это говорит нам о Божьем характере?
- 2. Попытайтесь поставить себя на место Иосифа и Марии. Стоит ли удивляться тому, что они не всегда понимали Иисуса? Все ли понятно нам? Как нам научиться доверять и повиноваться даже тогда, когда многое нам непонятно?
- 3. Что бы вы ответили христианину, утверждающему, что мы должны соблюдать все ветхозаветные праздники? Совет: разговор можно начать с вопроса: «Как вы намереваетесь соблюдать эти праздники, если все они были связаны с храмом, который уже давно разрушен, и с пролитием крови жертвенных животных, что также потеряло свое значение?»

27

#### Выбор Чипы

Чипе десять лет, она живет в южной Замбии. Ее родители ни во что не верили. Но когда соседи пригласили Чипу в церковь, она пошла. Ей нравилось слушать о Боге, и она ходила в церковь всегда, когда могла.

Но отец Чипы разозлился, когда узнал, что она посещает церковь адвентистов седьмого дня.

— Держись подальше от этой церкви, — предупредил он ее. — Или я накажу тебя.

Но Чипа любила Иисуса и хотела поклоняться Ему. Поэтому, когда в очередной раз ее отца не было дома, она пошла в церковь. Отец все же узнал об этом и сильно наказал ее.

Но наказания отца не могли удержать ее от посещения церкви и от Иисуса, Который любит ее. Поэтому почти каждую неделю отец наказывал Чипу.

- Почему ты все равно ходишь в церковь, ведь отец наказывает тебя? спросила сестра Чипы.
  - Бог меня любит, и я хочу быть Его ребенком, объяснила Чипа.

В следующую субботу сестра Чипы тоже пошла вместе с ней в церковь. Когда отец узнал, что они пошли в церковь, он пошел за ними, привел их домой и наказал. Сестра Чипы боялась ходить в церковь, когда отец был дома, а Чипа все равно ходила.

Мама спросила Чипу, почему она продолжает посещать церковь, несмотря на наказания отца.

— Я узнала, что Иисус любит меня, и я люблю Иисуса! — ответила девочка.

В следующую субботу мама пошла в церковь вместе с Чипой. Она хотела увидеть, что же там такого особенного. Проповедь пастора коснулась ее, и мама Чипы решила еще раз прийти в церковь. Когда отец Чипы вернулся домой, мама рассказала ему о том, что она услышала. Она сказала ему, что хочет снова пойти в церковь, и пригласила его пойти вместе с ней. Он отказался, но позволил жене и дочерям пойти. Чипа начала молиться о том, чтобы у ее отца было желание присоединиться к их церковной семье.

Через несколько недель мама Чипы снова пригласила мужа пойти в церковь, и он пошел, хотя казался мрачным. Но после служения он извинился перед Чипой и сказал, что хотел бы посещать богослужения вместе с семьей. Через несколько месяцев родители Чипы крестились. Сейчас, вместо того чтобы наказывать дочь, они вместе с ней ходят в церковь.

— Бог помог мне остаться верной, даже когда отец был против, — сказала Чипа. — Бог помог мне привести мою семью к Иисусу.

Наша верность Богу в поклонении, в молитве и в пожертвованиях меняет жизни других людей. Спасибо за вашу жертвенность, которая помогает приводить людей ко Христу.



# Христос и религиозные традиции

Библейские тексты для исследования:

Мф. 23:1–7; Мф. 15:1–6; Ис. 29:13; Мф. 5:17–20; Рим. 10:3.

#### Памятный стих:

«Приближаются ко Мне люди сии устами своими, и чтут Меня языком, сердце же их далеко отстоит от Меня; но тщетно чтут Меня, уча учениям, заповедям человеческим» (Мф. 15:8, 9).

Джон Уэсли, основатель методистской церкви, полагал, что на теологию влияют четыре фактора: вера, разум, Писание и традиция. Однако он не имел в виду, что они равнозначны. Он признавал, что в основе всего лежит Библия, однако считал, что личная вера человека, способность к рассуждению и религиозная практика влияют на то, каким образом трактуется Библия. Если бы Уэсли сегодня вернулся к жизни, он был бы шокирован, обнаружив, что многие современные богословы, придерживающиеся уэслианской традиции (а также и других традиций), ставят разум, традицию и личное мнение выше ясного учения Писания.

Урок этой недели рассматривает религиозные традиции, на основании которых книжники и фарисеи выстраивали свое учение. Раввины, написавшие эти традиции, глубоко чтили Писание и не собирались придавать традициям статус Божьего слова, однако некоторые из их ревностных учеников перепутали толкование вести с самой вестью и тем самым перевели внимание с Божьего записанного откровения на человеческую традицию.

#### воскресенье, 13 апреля

#### «Моисеево седалище»

Хотя книжники и фарисеи представляются нам как две разные группы, которые в силу обстоятельств оказались в одной упряжке, книжники, вероятно, были подгруппой фарисеев (см. Деян. 23:9). Фарисеи стали заметной группой во времена греческой империи. Считается, что они были оставшимися потомками представителей благочестивого иудейского религиозного течения (известного как хасидизм), которые принимали участие в Маккавейском восстании против Греции.

Название «фарисеи» происходит от еврейского «парас», что значит «отделять». В период, когда многие евреи оказались подвержены влиянию языческих культур, фарисеи считали своим долгом позаботиться о том, дабы каждый мужчина-еврей был научен закону. Чтобы достичь своей цели, они установили должность раввина. Это слово буквально означает «мой великий», «мой господин» или «мой учитель».

Сказав: «На Моисеевом седалище сели книжники и фарисеи», Иисус признал их статус учителей народа  $(M\phi.\ 23:2,\ 3)$ . Ведь так или иначе они взяли на себя ответственность за то, чтобы народ был наставлен на путь закона.

| Прочитайте 1<br>книжников и фа <sub>ј</sub> | • | . Какова | была | главная | проблема |
|---------------------------------------------|---|----------|------|---------|----------|
|                                             |   |          |      |         |          |
|                                             |   |          |      |         |          |

В Евангелиях чаще всего встречаются негативные отзывы о книжниках и фарисеях. Учитывая вину многих из них (но не всех) в смерти Иисуса и в гонениях на Его последователей, подобный негативный подход вполне оправдан. Создается впечатление, что члены этих групп прятались по углам и за деревьями, выжидая, когда люди в чем-либо ошибутся, чтобы потом использовать закон против них. Такой образ фарисея настолько часто встречается в Писании, что это слово стало использоваться как синоним слова «законник». Вни-

мательнее рассматривая приведенный текст, мы обнаруживаем: большой проблемой для Иисуса во взаимоотношениях с фарисеями было не столько их желание, чтобы окружающие соблюдали закон Моисеев, сколько то, что они сами его не соблюдали. Они были лицемерами — говорили одно, а делали другое. Но даже когда фарисеи делали что-то правильно, они были движимы неверными мотивами.

Прочитайте еще раз, что говорил Иисус о книжниках и фарисеях. Как нам удостовериться, что мы не виновны в том же самом?

понедельник. 14 апреля

#### Заповеди человеческие

Хотя книжники и фарисеи восседали на «Моисеевом седалище», основание их религиозных поучений выходило за пределы Ветхого Завета. Закон, которому учили фарисеи, состоял из истолкований библейского текста ведущими раввинами. Эти истолкования должны были не заменить Писания, а дать им правильное объяснение. Поначалу они передавались устно, но позднее книжники начали собирать их в книги.

Первое официальное издание раввинского закона появилось не ранее конца второго века н. э., когда Рабби Иехуда ха-Наси (Иуда-Князь) издал Мишну. Записанные в Мишне законы охватывают около четырех столетий раввинской интерпретации. Многие из раввинов, чьи истолкования вошли в Мишну, жили во времена Христа. Самыми известными из них являются Гиллель и Шаммай. Среди них также встречается Гамалиил — внук Гиллеля, учитель Савла (апостола Павла).

| Прочитайте Мф<br>речь? Какое заблу |      | осе здесь идет<br>равить? |
|------------------------------------|------|---------------------------|
|                                    | <br> |                           |
|                                    |      |                           |
|                                    | <br> |                           |
|                                    |      |                           |
|                                    |      |                           |

В первом уроке мы узнали о раввинских законах под названием «халаха», что значит «идти». Раввины считали: если человек ходит путями меньших законов, он тем самым защищен от нарушения основных законов. Однако постепенно меньшие законы стали приобретать статус основных, и спустя некоторое время уже трудно было отличить традицию от библейской истины.

Проблема заключалась не в том, что у фарисеев были собственные правила, а в том, что они возвели эти правила до уровня доктрины. Ни один человек не имеет права создавать религиозные ограничения и возводить их до уровня Божественного повеления. Но это не значит, что группа верующих людей не имеет права устанавливать правила, помогающие им регулировать общественное поведение. Практические инструкции могут служить большим подспорьем в соблюдении закона. Однако никогда нельзя допускать, чтобы инструкция заняла место самого закона.

Какие правила, традиции и обычаи есть у нас как адвентистов седьмого дня? Как они помогают нам быть более верными и послушными закону? Запишите их и принесите свои записи на урок в субботу. Обсудите, какую роль они играют в жизни вашей общины.

вторник, 15 апреля

# Предания старцев

Как мы увидели, некоторые раввины уделяли такое большое внимание правилам и традициям, созданным как подспорье в соблюдении закона Моисеева, что перестали отличать одно от другого. Спустя некоторое время слова раввинов обрели канонический статус. Люди думали, что поучения раввинов так же обязательны для исполнения, как и Священные Писания. По всей вероятности, когда раввины изначально писали свои комментарии, они не намеревались добавлять их к Писанию. Однако преданные ученики раввинов посчитали своим долгом поделиться этими уникальными истолкованиями с остальными людьми.

| пяти книг Моисея основана эта традиция? См. также Мк. 7:3, 4 |  |  |  |  |  |  |
|--------------------------------------------------------------|--|--|--|--|--|--|
| и Мф. 15:11.                                                 |  |  |  |  |  |  |
|                                                              |  |  |  |  |  |  |
|                                                              |  |  |  |  |  |  |
|                                                              |  |  |  |  |  |  |

Fille has phonutaute Mm 15:1.2 Ha kakom tekete us penelis

Вряд ли кому-то удастся найти библейский текст, повелевающий: «Необходимо омывать руки перед едой». Однако это не остановило книжников и фарисеев, когда они пришли противодействовать Иисусу. Они не утверждали, что ученики нарушают закон Моисеев, речь шла о нарушении предания старцев. Напряженность, с которой они задают вопрос, показывает, что для фарисеев это было серьезное религиозное нарушение.

Специалисты в области здоровья и родители, вероятно, захотели бы предоставить разумное обоснование с точки зрения гигиены этому открытому фарисейскому навязыванию омовения рук. Однако исследователи считают, что на самом деле их интересовала не личная гигиена, а церемониальная нечистота. Фарисеев беспокоило, что на протяжении дня, совершая повседневный труд, люди невольно прикасаются к оскверненным предметам. Следовательно, если они едят, не омывшись, значит, церемониально оскверняются, прикасаясь к пище. Но в Своем ответе фарисеям (см. Мф. 15:11) Иисус все поставил на свои места.

Прочитайте Ис. 29:13. Какие важные библейские принципы открыты здесь? Почему нам важно помнить о них?

среда, 16 апреля

## Заповеди человеческие

«Подмена заповедей Божьих заповедями человеческими не прекратилась. Даже среди христиан приняты установления и обычаи, единственным основанием для которых является предание отцов. Подобные установления, опирающиеся толь-

2 СШ 02-2014 33

ко на человеческий авторитет, вытеснили Божественные заповеди. Люди привязываются к традициям, благоговеют перед обычаями и ненавидят тех, кто пытается показать им их заблуждения... Бог призывает нас опираться не на авторитет так называемых отцов церкви, а на Слово вечного Отца — Господа неба и земли» (Э. Уайт. Желание веков, с. 398).

Прочитайте Мф. 15:3-6 в контексте Исх. 20:12; Втор. 5:16; Мф. 19:19 и Еф. 6:2. Какие два серьезных обвинения выдвигает Иисус против фарисеев?

Когда фарисеи обратились к Иисусу, обвинив Его учеников в том, что те едят немытыми руками, они ожидали, что Он ответит непосредственно на их обвинение. Однако, следуя Своей уникальной манере, Иисус ответил им вопросом, затронувшим истинную суть проблемы. Иисус хотел, чтобы они знали: проблема заключалась не в мытье рук и не в дарах Богу, а в возвышении человеческих стандартов над Божественными. Фарисеи могли предоставить логическое объяснение своей позиции по омовению рук. Очевидно, эти ученые мужи также объясняли, что, направляя свои средства на дело Божье, а не на содержание родителей, они выражают свою беспримерную любовь к Богу.

Хотя в своих действиях фарисеи могли руководствоваться логикой, Бог не ожидает, что люди будут любить Его на своих собственных условиях. Хорошо, что они были обеспокоены вопросами дисциплины и святой жизни, но такая обеспокоенность никогда не должна была затмить собой волю Божью. Фарисеям следовало бы помнить: 613 законов, записанных Моисеем, были в гармонии друг с другом, а не в противоречии. Ни один закон не вытеснял другой. Однако фарисеи требовали, чтобы люди соблюдали «предания старцев», а это обесценивало Слово Божье ( $M\phi$ . 15:6), по крайней мере настолько, насколько они сами были в этом заинтересованы. Считая себя хранителями закона, фарисеи, очевидно, были шокированы,

даже возмущены утверждением, что на самом деле они нарушают его и даже устраняют теми самыми традициями, которые, по их мнению, помогали людям лучше соблюдать закон!

четверг, 17 апреля

# Праведность, превосходящая фарисейскую (Мф. 5:20)

| НИ | прочитаите<br>е Иисуса (см | • |      |    |  |
|----|----------------------------|---|------|----|--|
|    | м. 10:3.                   | • |      | ,, |  |
|    |                            |   | <br> |    |  |
|    |                            |   | <br> |    |  |
|    |                            |   |      |    |  |

Если читать стих Мф. 5:20 вне контекста, может сложиться впечатление, что это приглашение превзойти фарисеев в их фарисействе, то есть: делайте то, что они делают, только еще больше.

Но разве об этом говорит Иисус? К счастью, мы можем найти ответ на этот вопрос. Вчерашний урок подчеркивал, что книжникам и фарисеям было свойственно превозносить традиции над законом Божьим. Иисус вынужден был сказать им, что их действия обесценивают простое Слово Божье. В уроке за понедельник также замечено: хотя учение книжников и фарисеев, вероятно, было наполнено хорошим содержанием, многие из них жили лицемерной жизнью.

Учитывая данный контекст, нетрудно установить истинный смысл высказывания Иисуса. Вполне возможно, что Он ссылался на другое Свое предостережение: «Кто нарушит одну из заповедей сих малейших и научит так людей, тот малейшим наречется в Царстве Небесном» (Мф. 5:19). Фарисеи были настолько сосредоточены на законах человеческого происхождения, что явно нарушали закон Божий. Их праведность основывалась на собственных усилиях и потому была ущербной. Исаия давно провозгласил, что человеческая праведность не больше, чем запачканная одежда (Ис. 64:6).

Иисусу угодна праведность, исходящая из сердца. В случае с омовением рук Он указал на ошибку фарисеев, процитировав Ис. 29:13: «Этот народ приближается ко Мне устами своими, и языком своим чтит Меня, сердце же его далеко отстоит от Меня». Праведность, угодная Богу, глубже, чем видимые проявления.

Иисус призывает к праведности, превосходящей «праведность» фарисеев. Настоящая праведность не обретается посредством скрупулезного выполнения свода правил; ее можно обрести только верой в Иисуса Христа, уповая на Его праведность. Эта праведность является результатом полного подчинения своего «я» и искреннего осознания своей нужды в Иисусе как нашей Заместительной Жертве и нашем Примере.

Прочитайте Рим. 10:3. Как этот текст помогает нам понять суть истинной праведности?

пятница, 18 апреля

# Для дальнейшего изучения

Для получения большей информации по данной теме читайте из книги Э. Уайт «Желание веков» главы «Предания» (с. 395–398), «Горе вам, фарисеи» (с. 610–620). Также читайте  $\mathrm{M} \varphi$ . 23.

«Пусть все, кто признает человеческий авторитет, обычаи Церкви или предания отцов, прислушаются к предостережению Христа: "Но тщетно чтут Меня, уча учениям, заповедям человеческим"» (Э. Уайт. Желание веков, с. 398).

#### Вопросы для обсуждения:

- 1. Каким традициям следуем мы, адвентисты седьмого дня? Почему важно признавать их именно традициями? Почему традиции важны и какова их роль в жизни нашего сообщества? Какие из них имеют всеобщее значение, а какие основаны на местных или культурных факторах?
- 2. «Нередко верующие позволяли врагу человеческих душ совершать через них свое дело как раз тогда, когда им следовало полностью посвятить себя Богу и продвижению Его

дела. Не отдавая себе в этом отчета, они сильно уклонились от пути праведности. Лелея дух критики и ища в других недостатки, имея фарисейскую набожность и гордость, они огорчили Духа Божьего и серьезно замедлили работу вестников Божьих» (Э. Уайт. Свидетельства для Церкви, т. 9, с. 125). Каким образом человек, «не отдавая себе в этом отчета», отходит от пути праведности? Какие шаги мы должны предпринять, чтобы не попасть в силки самоправедности?

3. Поразмышляйте над порядком проведения богослужения в вашей церкви. Почему в вашей общине установлен именно такой порядок? Каково значение каждой составляющей богослужения (например, проповедь, прославление, пасторская молитва и т. д.)? Какие уроки вы можете почерпнуть из богослужения, помогающие вам увидеть, насколько тесно традиция вплетена в нашу веру? В то же время мы должны спросить: если это только традиция и ничего более, разве это плохо?

#### Путь к вере

Радж, неспособный двигать ногами, лежал на больничной кровати. Слова врача тяжело повисли в воздухе:

— Ты никогда не сможешь снова ходить, — сказал он.

«Что же будет с моей семьей?» — спрашивал себя Радж.

Радж знал, что его упорство приковало его к постели.

Два года назад дядя Раджа предложил оплатить обучение его дочерей, если тот запишет их в школу адвентистов седьмого дня. Радж согласился. Вскоре девочки стали посещать субботнюю школу. Жена Раджа ходила вместе с ними, а Радж отказался, сказал, что он должен работать.

После работы Радж ходил в церковь на специальные встречи и убедился, что адвентисты учат истине. Но он сопротивлялся призыву отдать свою жизнь Богу. Он курил и выпивал и не был уверен, что сможет отказаться от этого. Однако Радж согласился изучать Библию с одним членом церкви во время обеденного перерыва.

Когда жена Раджа захотела креститься, он поддержал ее в этом решении.

— Однажды я последую за тобой, — сказал ей Радж.

После нескольких месяцев изучения Библии Радж тоже решил креститься. Он надеялся, что крещение изменит его. Но этого не произошло. Он остался тем же человеком, что и раньше. Радж не позволил Богу управлять его жизнью.

Все изменил несчастный случай. Радж пытался решить проблемы сам, и вот теперь он был беспомощным. Пастор и члены церкви навещали Раджа и побуждали его довериться Богу. Радж молился о прощении и вновь отдал свою жизнь Богу. Но на этот раз он сделал это по-настоящему. Он просил Бога об исцелении и обещал, что независимо от обстоятельств будет верен Ему и начнет посещать церковь, как только сможет ходить.

Эти несколько месяцев, пока Радж был прикован к постели, он провел в молитве и чтении Слова Божьего. Как только он вырос духовно, то сразу почувствовал, что его тело тоже окрепло. Через год после несчастного случая Радж начал делать свои первые робкие шаги. А еще через шесть месяцев он уже мог ходить, не чувствуя боли.

Радж сдержал свое обещание и стал вместе с семьей посещать церковь. Он благодарил Бога за исцеление. Радж нашел работу. Там платили не так много, как на прежней работе, но он заметил, что, когда он возвращает десятину и пожертвования, денег не становится меньше.

— Несчастный случай, который покалечил меня, принес исцеление моей душе, — говорит Радж. — Я благодарен Богу за то, что Он через адвентистскую школу помог моей семье обрести спасение в Иисусе.

Наши миссионерские пожертвования оказывают помощь школам, больницам и многим другим социальным учреждениям в Индии и по всему миру. Спасибо за вашу жертвенность.

Радж и его семья живут в юго-восточной Индии.

УРОК 4 19-25 АПРЕЛЯ

# Христос и закон в Нагорной проповеди

Библейские тексты для исследования:

Мф. 5:17–20; Лк. 16:16; Мф. 5:21–32; Рим. 7:24; Мф. 5:33–37; 5:38–48.

#### Памятный стих:

«Не думайте, что Я пришел нарушить закон или пророков: не нарушить пришел Я, но исполнить. Ибо истинно говорю вам: доколе не прейдет небо и земля, ни одна иота или ни одна черта не прейдет из закона, пока не исполнится все» (Мф. 5:17, 18).

Когда люди думают о Нагорной проповеди, они автоматически связывают ее с «блаженствами» ( $M\phi$ . 5:1-12). Однако Нагорная проповедь занимает три главы, которые разделены на четыре части. Блаженства входят только в первую часть. Во второй Иисус сравнивает христиан со светом и солью ( $M\phi$ . 5:13-16). В третьей части Он показывает новую, более глубокую перспективу закона ( $M\phi$ . 5:17-48). Далее идет заключительная, самая длинная часть ( $M\phi$ . 6:1-7:23), в которой Спаситель излагает ясное учение о христианском поведении. Проповедь заканчивается притчей о мудром и неразумном строителях ( $M\phi$ . 7:24-27), подчеркивающей важность послушания Божьему призыву.

На этой неделе мы будем исследовать третью часть Нагорной проповеди (Мф. 5:17–48), чтобы увидеть, что она говорит о законе. Богословы называют эту часть «антитезами», поскольку здесь изложены резкие противопоставления.

#### воскресенье, 20 апреля

#### «Ни одна иота или ни одна черта»

Еще раз прочитайте Мф. 5:17-20. Интересно, что Иисус ставит здесь весомое ударение на законе и в то же время делает обличительное заявление о книжниках и фарисеях, которые также высоко ценили закон. Какой важный урок об истинном послушании закону содержится в отрывке?

Данную часть Нагорной проповеди Иисус начинает с заверения в том, что Он пришел не нарушить «закон или пророков» (*Мф. 5:17*). Многие воспринимают Его высказывание как некое стандартное выражение, относящееся ко всему Ветхому Завету, хотя в тексте нет указания на это (*см. также Мф. 7:12; 11:13; 22:40; Лк. 16:16; Деян. 13:15; 24:14; Рим. 3:21*). Несмотря на заявления Своих оппонентов, Иисус не действовал против той самой книги, которая раскрывала волю Его Отца. Наоборот, Его целью было «исполнить» закон и пророков, а не упразднить их.

Слово, переведенное как «исполнить» (плэроо), буквально означает «наполнить» или «завершить». Оно передает смысл наполнения до краев. Есть два варианта толкования слова «исполнить». Один ставит акцент на Иисусе, в Котором Писания нашли свое исполнение (например: Лк. 24:25–27; Ин. 5:39). Однако ключ к пониманию данного стиха лежит в непосредственном контексте, который показывает, что Иисус пришел не нарушить Писание, но раскрыть его внутреннюю сущность (это второй вариант).

Обозначив Свою всеобъемлющую цель, Иисус перевел акцент с Ветхого Завета в целом на закон в частности. Зная, что однажды люди обвинят Его в намерении отменить закон, Он заявляет: доколе остаются небо и земля, закон будет существовать, «пока не исполнится всё»  $(M\phi.\ 5:18)$ . Этим высказыванием Иисус подтверждает вечность закона.

Фактически закон настолько важен, что все нарушающие его принципы будут названы малейшими в Его Царстве. Это означает, что таковых вообще не будет в Его Царстве. С другой стороны, соблюдающие закон будут в Царстве. Иисус подчеркивает, что Богу не нужна пустая праведность книжников и фарисеев. Ему угодна праведность, исходящая из сердца, которое любит Бога и стремится исполнять Его волю.

понедельник, 21 апреля Убийство (Мф. 5:21–26)

Указав на Свое намерение исполнить закон, Иисус начинает объяснять, что такое праведность, превосходящая праведность книжников и фарисеев. Он цитирует шестую заповедь (Исх. 20:13) и на основании закона Моисеева говорит о наказании за ее нарушение (Исх. 21:12; Лев. 24:17).

Шестая заповедь не оговаривает все случаи, в которых один человек убивает другого. В случае неумышленного убийства человек мог убежать в город-убежище и обрести временное пристанище (Исх. 21:13; Числ. 35:12). Однако тот, кто преднамеренно отнял жизнь у человека, немедленно подвергался суду. В Своем объяснении Иисус сосредоточивается не на самом поступке, а на мотивах и желаниях совершающего преступление. Убийство можно совершить случайно, но человек, намеревающийся убить, прошел через стадию планирования. Грех зародился еще до совершения этого страшного преступления. Многие потенциальные убийцы не убивают только потому, что у них нет такой возможности.

| •                                                       | •                                                          | • | іриравнивает к |  |  |  |  |  |
|---------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------|---|----------------|--|--|--|--|--|
| Как текст 1 Ин. 3:15 подчеркивает эту мысль? На какую г |                                                            |   |                |  |  |  |  |  |
| блему указ                                              | лему указывает Иисус и что это говорит нам о сфере влияния |   |                |  |  |  |  |  |
| закона Бох                                              | кьего?                                                     |   |                |  |  |  |  |  |
|                                                         |                                                            |   |                |  |  |  |  |  |
|                                                         |                                                            |   |                |  |  |  |  |  |
|                                                         |                                                            |   |                |  |  |  |  |  |
|                                                         |                                                            |   |                |  |  |  |  |  |
|                                                         |                                                            |   |                |  |  |  |  |  |

Хотя Библия часто говорит о силе слов, здесь Иисус переходит на более глубокий уровень. Часто единственной целью грубых слов или проклятий является желание возбудить в адресате негативные чувства. Мысль Иисуса совершенно ясна. В убийстве виновны не только совершившие убийство, но и те, кто говорит окружающим грубые слова, и даже те, кто вынашивает убийственные мысли. Иисус советует людям, вынашивающим подобные мысли, примириться со своими потенциальными жертвами, прежде чем приходить к жертвеннику  $(M\phi. 5:23-26)$ .

Поразмышляйте о значении слов Иисуса, прочитанных в сегодняшних текстах. Насколько хорошо вам удается следовать Его советам? Что говорят вам столь высокие требования о необходимости быть непрестанно покрытыми Христовой праведностью?

вторник, 22 апреля

### Прелюбодеяние (Мф. 5:27-32)

Следующие слова Иисуса касаются заповеди о прелюбодеянии. Сначала Он цитирует седьмую заповедь: «Не прелюбодействуй». В контексте закона Моисеева прелюбодеяние имело место, когда состоящий в браке человек вступал в интимные отношения с кем-то помимо своего супруга. Закон весьма ясно говорил о том, что обе стороны, виновные в прелюбодеянии, должны быть преданы смерти. Как и в случае с шестой заповедью, Иисус раскрыл более глубокий смысл этой конкретной заповеди.

Часто прелюбодеяние начинается задолго до совершения конкретных поступков. Как убийство начинается с намерения нанести непоправимый вред человеку, так и прелюбодеяние начинается в тот самый момент, когда человек начинает похотливо желать другого человека, с которым он не состоит в браке.

|                              | айте также Рим. 7:24. Какие важ- |
|------------------------------|----------------------------------|
| ные истины содержатся в текс | те?                              |
|                              |                                  |
|                              |                                  |

Здесь Иисус предлагает действенное средство от грехов, в частности, от греха прелюбодеяния. Решение человека должно заключаться не в том, допустить ли греховный поступок или нет, а в том, чтобы осуществить радикальную «самохирургию». Используя сильные метафоры, Иисус советует человеку, имеющему упомянутые проблемы, предпринять необходимые действия, если он желает войти в Царство Божье. Это может означать поиск новой работы или прекращение желанной дружбы, но вечная награда гораздо ценнее всех страстей, бушующих в данный момент. Призвав женатых мужчин с похотливыми взглядами контролировать свои побуждения, Иисус высказался в поддержку супружеской верности на протяжении всей жизни.

«Полное подчинение воли Богу образно сравнивается с вырыванием глаза или отсечением руки. Часто нам кажется, что подчинить свою волю Богу означает согласиться жить искалеченной или изувеченной жизнью. Но Христос говорит: лучше для вас, чтобы ваше собственное "я" было искалеченным, израненным и изувеченным, если это поможет войти в жизнь вечную. То, что часто кажется несчастьем, на самом деле служит к величайшему благу» (Э. Уайт. Правила счастливой жизни, с. 61). Что эти слова значат лично для вас?

среда, 23 апреля

#### Обещания, обещания... (Мф. 5:33-37)

Первые две антитезы (убийство и прелюбодеяние) основаны на Декалоге. Антитезы, касающиеся развода, ложной клят-

вы и исполнения клятвы пред Господом, основаны на других разделах закона Моисея.

| Н | прочитаите л<br>аходим? <i>См. та</i> | і <b>ев. 19:11–13.</b> і<br>кже Исх. 20:7. | ые моменты | мы здесь |
|---|---------------------------------------|--------------------------------------------|------------|----------|
| - |                                       |                                            | <br>       |          |
| _ |                                       |                                            |            |          |

Моисеев закон, из которого цитирует Иисус, записан в разделе книги Левит, где осуждается разного рода мошенничество. Из слов Иисуса ясно, что Его волнуют *намерения*. Любой человек, который дает обещание, но при этом не намеревается его выполнить, осознанно принимает решение в пользу греха.

В то время как повеление относительно ложной клятвы касается обещаний, данных другим людям, второе повеление касается обещаний, данных Богу.

| рекликаются с поучениями Иисуса в Деян. 5:1–11. | • |
|-------------------------------------------------|---|
|                                                 |   |

В отличие от того, кто виновен в ложной клятве, человек, дающий обет Богу, связанный с финансами, не обязательно намеревается схитрить. Однако Иисус знает человеческую природу и предостерегает против обещаний, о которых человек впоследствии может пожалеть. История Анании и Сапфиры, которые дали Богу обет с полным намерением исполнить его, но потом передумали и получили Божественный смертный приговор, служит сильным примером того, как Бог смотрит на этот грех. Вместо того чтобы давать обещания, исполнение которых может даже и не быть в нашей власти, христианин должен быть честным человеком, чье «да» означает «да», а «нет» — «нет».

Подумайте о своем обещании (человеку или Богу), которое вы намеревались выполнить, но не выполнили. Как можно научиться осторожнее подходить к этому вопросу? Как насчет обещаний, данных самому себе и также неисполненных?

четверг, 24 апреля

#### Закон возмездия (lex talionis) (Мф. 5:38-48)

На первый взгляд кажется, что главной темой всего отрывка является отмщение  $(M\phi.\ 5:38-48)$ . Эта тема относится ко многим повелениям, записанным в законе Моисеевом и построенным на принципе равноценного возмездия за преступление. Данный принцип выражается латинским термином  $lex\ talionis$ , что означает «закон возмездия».

Как мы видим в ряде отрывков (*Исх.* 21:22–25; *Лев.* 24:17–21; *Втор.* 19:21), закон призывает к тому, чтобы преступник претерпел то же, что и его жертва. Если жертва лишилась глаза, руки, ноги или жизни, этого должен лишиться и преступник. Такой «закон возмездия» действовал в ряде древних цивилизаций. Почему бы и нет, ведь в нем как будто выражен простой принцип справедливости?

Важно понимать, что этот принцип нужен был для того, дабы *ограничить* возмездие, удержать людей от излишней реакции на причиненный им вред, помимо той реакции, на которую они законно имеют право. Таким образом, закон должен был гарантировать правильное, а не извращенное исполнение правосудия.

Поэтому в Мф. 5:38–42 Иисус не ставит под вопрос легитимность закона, требующего, чтобы человек был наказан за преступление. Он сосредоточивается на том, как христиане должны реагировать на людей, пытающихся поступить с ними несправедливо. Вместо того чтобы искать возможности отомстить, христиане должны воздавать обидчику добром. Это возможно, только если в нас действует Божья благодать. В Своем призыве Иисус переводит нас на более высокий уровень понимания того, что значит быть последователем Господа.

Заключительная антитеза касается позиции, поощряющей любовь к друзьям и ненависть к врагам. Заповедь любить ближнего записана в Лев. 19:18, но не существует какого-либо определенного библейского текста, призывающего ненавидеть врагов, нет этого и во Втор. 23:3–6.

Во времена Иисуса иудеи находились под властью римлян и были по сути «второсортными» гражданами в собственной стране. Переживая угнетение, они, наверное, считали, что поступают справедливо, ненавидя своих врагов, которые жестоко притесняют их. Иисус показал им лучший путь жизни даже в далеко не идеальных обстоятельствах.

Прочитайте Мф. 5:44, 45. Что говорит здесь Иисус? Как мы можем применить это учение в своей жизни по отношению к тем, кто нас обижает?

пятница, 25 апреля

#### Для дальнейшего изучения

Прочитайте из книги Э. Уайт «Желание веков» главу «Нагорная проповедь» (с. 298–314).

«Иисус рассматривает каждую заповедь отдельно, объясняя всю широту и глубину их смысла. Не изменяя ни одной йоты закона, Иисус показывает, какие важные принципы заложены в этих заповедях, и открывает роковую ошибку иудеев, повиновавшихся Богу только наружно. Он говорит, что злое помышление или похотливый взгляд являются нарушением закона Божьего. Всякий, кто допускает малейшую несправедливость, нарушает закон и нравственно деградирует. Убийство сначала возникает в мыслях. Тот, кто вынашивает в своем сердце ненависть, вступает на путь убийцы, и его приношения отвратительны Богу» (Э. Уайт. Желание веков, с. 310).

Любовь — связующий принцип Божьего закона. В каждой антитезе Иисус возвышает принцип любви: любовь удерживает человека от ненависти по отношению к ближнему; любовь сохраняет верность мужа и жены друг другу; любовь побуждает христианина всегда быть честным во взаимоотношениях с людьми и с Богом; любовь позволяет человеку отреагиро-

вать по-доброму, когда с ним поступили неправильно, и любовь дает человеку силы относиться к врагу так, как он хотел бы, чтобы относились к нему.

#### Вопросы для обсуждения:

- 1. На этой неделе мы рассматривали антитезы Иисуса: «Вы слышали, что сказано древним... а Я говорю вам». Обратите внимание, что некоторые повеления «древних» были прямыми цитатами из Библии. И проблема заключалась не в библейских текстах, а в том, как их понимали. Какие уроки из этого мы можем извлечь если не в отношении наших доктрин, то в отношении их понимания нами? Как мы можем оказаться в опасности слишком поверхностно подойти к библейским истинам и упустить их глубокое значение?
- 2. Многие совершают ошибку, интерпретируя библейские стихи независимо от их контекста. Одним из таких стихов является Мф. 5:48, где сказано, чтобы мы были совершенными, как совершен Отец наш Небесный. Как толкование этого стиха в его непосредственном контексте (Мф. 5:43—48) свидетельствует о важности внимательного исследования Библии? Как бы вы ответили человеку, считающему, что этот стих учит безгрешности? Чему на самом деле учит данный стих и почему это учение раскрывает истинное значение следования за Христом?
- 3. Каким образом изученные нами тексты, в частности об убийстве и прелюбодеянии, помогают увидеть заблуждение тех, кто считает, что после смерти Христа закон был отменен?

#### Желание Джонатана

Джонатан — спокойный мальчик с застенчивой улыбкой. Он живет в маленьком городке в южной Мексике.

Однажды его соседка Тиа Мария пригласила Джонатана пойти с ней на субботнюю школу. Раньше Джонатан никогда не был в церкви. Его мама разрешила ему пойти, поэтому Джонатан согласился.

В субботу Джонатан с Тиа Марией пошли в церковь. Ему понравилась субботняя школа, особенно миссионерская история о детях из зарубежья.

Вернувшись домой, Джонатан рассказал маме все, что видел. Он рассказал ей библейские истории и процитировал текст из Библии. Женщина с интересом слушала сына. Но когда Джонатан пригласил ее пойти с ним в церковь, она отказалась, сказав, что должна работать и заботиться о маленьком братишке Джонатана. Джонатан уговаривал маму, но она по-прежнему говорила: «Нет».

— Мама, Иисус хочет, чтобы ты ходила в церковь, и я этого хочу, — умолял мальчик. — Все дети сидят со своими родителями, а мне приходится сидеть одному.

Но мама все равно отказывалась идти.

Когда пастор объявил об евангельских встречах, Джонатан поспешил домой, чтобы пригласить на них маму. И, к его удивлению, она согласилась пойти. Каждый вечер Джонатан вместе с мамой посещали встречи. И когда пастор попросил встать всех желающих креститься, мальчик поднялся. Пастор навестил Джонатана дома и объяснил его маме, что мальчик хочет креститься. Но женщина сказала, что Джонатан не может принять крещение, так как она сама еще не является членом церкви.

Джонатан расстроился, но твердо решил следовать за Иисусом. Он часто беседовал с мамой об Иисусе, умоляя ее отдать свое сердце Богу.

Она подумала о том, каким счастливым стал ее сын с тех пор, как стал ходить в церковь. Ему нравилось читать урок субботней школы и петь. Она хотела испытать то же самое чувство, поэтому решила ходить в церковь вместе с сыном.

В субботу Джонатан удивился, узнав, что его мама тоже пойдет с ним в церковь. Они пришли в маленькую церковь вместе. Джонатан представил маму своему классу. И во время проповеди мальчик радовался, что ему не нужно сидеть одному.

Когда пастор объявил о предстоящем крещении, Джонатан снова попросил у матери разрешения принять крещение. В этот раз она согласилась. Затем она сказала пастору, что тоже хотела бы креститься. Джонатан и его мама вместе приняли крещение.

Наши миссионерские пожертвования помогают приводить к Иисусу таких людей, как Джонатан и его мама. Спасибо вам за возвещение Божьей любви через миссионерские пожертвования.

# УРОК 5 26 АПРЕЛЯ — 2 МАЯ

# Христос и суббота

Библейские тексты для исследования:

Быт. 2:1–3; Евр. 1:1–3; Деян. 13:14; Мк. 2:23–28; Ин. 5:1–9; Ис. 65:17.

#### Памятный стих:

«И сказал им: суббота для человека, а не человек для субботы; посему Сын Человеческий есть господин и субботы» (Мк. 2:27, 28).

Подавляющее большинство христианских конфессий считает воскресенье днем покоя и поклонения (хотя в основном соблюдающие воскресенье на самом деле не покоятся в этот день). «Соблюдение» воскресенья настолько преобладает в современном христианстве, что многие воспринимают этот день как «христианскую субботу».

Но так было не всегда. Фактически являясь продолжением израильской веры, христианство не устраняло все символы своей «родительской» религии, не устранило оно поначалу и седьмой день — субботу. Некоторое время единственной Библией, которой руководствовались первые христиане, был Ветхий Завет. Неудивительно, что вопрос альтернативного дня поклонения не поднимался в христианстве более столетия после вознесения Христа на небеса. Только в четвертом столетии, согласно эдикту римского императора Константина, соблюдение воскресенья стало установлением доминирующей церкви. К сожалению, даже после протестантской реформации почти все христиане продолжают придерживаться соблюдения воскресенья, несмотря на библейское учение о том, что седьмой день остается истинной субботой.

Урок этой недели посвящен теме о Христе и субботе.

#### воскресенье. 27 апреля

#### Иудейская суббота? (Исх. 20:8-11)

Хотя многие рассматривают седьмой день как «иудейскую субботу», Библия открывает нам, что суббота появилась на много столетий раньше иудеев. Она ведет свою историю от самого Творения.

В Быт. 2:1—3 сказано: после того, как Бог за шесть дней совершил процесс творения, Он отдыхал в седьмой день, затем благословил Бог седьмой день и освятил его. Это ясно свидетельствует о высоком статусе субботы в Божьем творении. Помимо того, что Бог благословил субботу, Он также освятил ее. Другими словами, Бог наделил этот памятник во времени некоторыми Своими качествами.

|    | Сравните два изложения суоротнеи заповеди в исх. 20:8-11   |   |
|----|------------------------------------------------------------|---|
|    | Втор. 5:12-15. Соответствует ли этим текстам теория о том, | , |
| 41 | о суббота дана только иудеям?                              |   |
|    |                                                            |   |
|    |                                                            |   |
| _  |                                                            |   |
|    |                                                            |   |

Самая заметная разница между этими двумя изложениями заключается в обосновании соблюдения субботы. В книге Исход идет прямая ссылка на Быт. 2:3 и подчеркивается факт, что Бог «благословил» и «освятил» субботний день. С другой стороны, текст Втор. 5:15 указывает на Божественное освобождение израильского народа из египетского рабства как на обоснование соблюдения субботы. Опираясь на этот текст из Второзакония, многие считают, что суббота дана только иудеям. Однако такой аргумент игнорирует факт, что текст в книге Исход указывает на творение, когда Бог установил субботу для всего человечества.

Более того, упоминание об освобождении из Египта во Втор. 5:15 служит символом спасения, которое мы имеем во Христе. Поэтому суббота является символом не только творения, но и искупления; эти две темы связаны в Библии между собой (Евр. 1:1-3; Кол. 1:13-20; Ин. 1:1-14). Только благодаря тому,

что Иисус является нашим Творцом, Он также может быть нашим Искупителем, и седьмой день, суббота, служит символом этих двух Его деяний.

Каждый может обрести покой во Христе. Как соблюдение седьмого дня, субботы, помогает лично вам обрести этот покой?

понедельник, 28 апреля

#### Время покоя и поклонения (Лк. 4:16)

Согласно Кол. 1:16 и Евр. 1:2, до Своего воплощения Христос как Создатель непосредственно участвовал в процессе творения Вселенной. Эти тексты свидетельствуют, что все сотворенное начало существовать «чрез» Него. Далее Павел сообщает: Христос также принимал участие в творении «невидимого» (Кол. 1:16, 17), что, конечно, включает в себя и субботу. Хотя Христос занимал центральное место в процессе творения, однако, воплотившись в человеческое естество, Он подчинил Себя заповедям Своего Отца (Ин. 15:10). Как было показано в предыдущих уроках, Иисус противостоял определенным традициям и использовал всякую возможность, чтобы исправить религиозное поведение, не основанное на воле Божьей. Если бы Иисус собирался отменить заповедь о субботе, у Него было множество возможностей сделать это.

Большинство ветхозаветных текстов о субботе говорят о ней как о дне покоя. Понимание «покоя» во многих современных языках может привести некоторых людей к мнению, что субботу следует проводить в сонном и расслабленном состоянии. Однако истинное значение покоя — «остановка», «прекращение труда», «перерыв». Суббота — это время, когда мы можем прекратить рутинную работу первых шести дней и провести особое время с Создателем.

Во времена Христа иудеи каждую неделю по субботам проводили особое богослужение (см. Лк. 4:16). Жители Иерусалима посещали молитвенные собрания в храме, где по субботам ход служения отличался от того, что происходило в другие дни недели. Для евреев, живших в других частях мира, местом общественного собрания и поклонения была синагога. По суб-

ботам, если в синагоге присутствовало как минимум десять взрослых мужчин (миньян), могло проводиться богослужение.

Что следующие тексты сообщают нам о соблюдении субботы первыми христианами? Что это говорит нам относительно утверждения, что суббота была изменена на воскресенье в честь воскресения Христа? Деян. 13:14, 42, 44; 16:13; 17:2; 18:4; Евр. 4:9.

Первым христианам, имеющим иудейские корни, было совершенно естественно поклоняться в день, предписанный в Ветхом Завете. Даже почти через двадцать лет после вознесения Иисуса Павел продолжал «по своему обыкновению» ходить в синагогу по субботам (Деян. 17:2). Таким образом, у нас нет никакого библейского свидетельства в пользу того, что первые христиане вместо субботы соблюдали воскресенье.

#### вторник, 29 апреля

#### Время радости (Мк. 2:27, 28)

Многие люди, заявляющие о своем соблюдении субботы, не всегда понимают, что значит соблюдать субботу. Подобно некоторым фарисеям времен Иисуса, люди и сегодня окружают субботу непреодолимыми стенами правил и запретов (в то время как для других этот день перестал чем-то отличаться от остальных дней). Суббота должна быть отрадой, а не бременем, и в то же время днем, который необходимо свято соблюдать.

Во времена земной жизни Иисуса некоторые религиозные вожди окружили субботу 39 дополнительными заповедями. Они считали: если люди смогут соблюдать эти 39 предписаний, тогда они сохранят субботу в совершенстве. Имея добрые намерения и создав множество дополнительных законов,

люди превратили субботу, которая должна была нести человеку радость, в непосильное бремя.

| вали колосья? Говорит ли текст о том, что Иисус участвовал |
|------------------------------------------------------------|
| в этом вместе с ними? Были ли нарушены какие-то библейские |
| законы?                                                    |
|                                                            |
|                                                            |
|                                                            |

Когда в одну из суббот Иисус и Его проголодавшиеся ученики проходили через поле, ученики решили утолить свой голод зернами. Хотя это было не их поле, подобные действия по закону Моисея были вполне допустимы (см. Втор. 23:25). Фарисеи же увидели в их поступках нарушение другого Моисеева закона, запрещавшего посев и жатву в субботу (см. Исх. 34:21). Очевидно, Иисус не срывал колосьев, тем не менее Он вступился за Своих учеников. Иисус напомнил фарисеям о том, что даже Давид и его люди, проголодавшись, ели «запрещенные» хлебы из святилища.

В Евангелии от Марка 2:27, 28 Иисус сказал, что суббота была создана для блага человека, а не человек для субботы. Другими словами, суббота была сотворена не для того, чтобы ей поклонялись, а для того, чтобы даровать людям возможность поклоняться Богу. Как Божий дар для всего человечества суббота предназначена не для угнетения, а для избавления и свободы. Это действительно возможность испытать покой и свободу во Христе.

Что вы можете делать в субботу из того, что вам обычно не удается делать в другие дни недели? Подумайте над этим вопросом и поделитесь ответами на уроке в субботу.

среда, 30 апреля

#### Время для исцеления (Лк. 13:16)

Когда Бог создал наш мир, Он объявил, что все «хорошо весьма» (Быт. 1:31), все было совершенным во всех отношениях. Однако грех испортил творение, и влияние зла мы видим повсюду. Хотя люди и были созданы по образу Божьему, они стали болеть, стареть и умирать. Часто мы говорим, что смерть — часть жизни; но смерть — это отсутствие жизни, а не ее часть. Смерть никогда не должна была стать нашим опытом.

Помня об изначальном Божьем плане относительно человечества, можно не удивляться, почему некоторые самые драматические исцеления Иисус совершил именно в субботу.

Проанализируйте, кого Иисус исцелил в субботу: Мк. 3:1-6; Лк. 13:10-17; Ин. 5:1-9; 9:1-14. Какие уроки преподают нам эти чудеса относительно истинной цели субботы?

Каждое совершенное в субботу чудо исцеления весьма впечатляет и открывает истинное значение субботы. Перед тем как Иисус исцелил человека с иссохшей рукой ( $M\kappa$ . 3:1-6), Он задал риторический вопрос: «Должно ли в субботу добро делать, или зло делать? душу спасти, или погубить?» ( $M\kappa$ . 3:4). Если у человека есть возможность облегчить страдания в день освобождения, почему бы не сделать этого? Фактически чудо, произошедшее со скорченной женщиной, которая не могла выпрямить спину, могущественным образом демонстрирует освобождающую цель субботы ( $J\kappa$ . 13:10-17). Когда Иисуса критиковали за это исцеление, Он спросил: «Сию же дочь Авраамову, которую связал сатана вот уже восемнадцать лет, не надлежало ли освободить от уз сих в день субботний?» ( $J\kappa$ . 13:16).

Тема освобождения также прослеживается в исцелении человека, лежавшего у купальни Вифезда, который был болен 38 лет (Ин. 5:1-9), а также в исцелении слепорожденного (Ин. 9:1-14). В ответ на обвинения фарисеев в том, что Иисус нару-

шал субботу Своими чудесными исцелениями, Он напомнил им: «Отец Мой доныне делает, и Я делаю» (Ин. 5:17). Если бы Бог не позволил случиться исцелению, то этого бы не произошло. Когда речь идет об облегчении человеческих страданий, Бог не отлыхает.

Подумайте о предубеждениях религиозных вождей во дни Иисуса. Каким образом предубеждения могут помешать нам увидеть самые очевидные истины?

четверг, 1 мая

#### Новое творение

Суббота не только напоминает нам о Божьей творческой силе, но и указывает на Его обетование о восстановлении. Действительно, с каждым совершенным в субботу исцелением могущественным образом подтверждалось обетование о вечном восстановлении. Уникальным образом суббота рисует панораму, которая достигает ранней истории земли и простирается вперед к вечной судьбе человечества. Мы вновь видим, что суббота указывает как на творение, так и на искупление.

Однажды Бог уже создал этот мир. Однако грех испортил Его творение, но это состояние не будет длиться вечно. Ключевой составляющей плана спасения является восстановление не только самой земли, но, что более важно, восстановление людей — творений, созданных по Его образу. Они будут восстановлены по этому же образу и будут жить на Новой Земле. Тот же Бог, Который изначально сотворил землю и деяния Которого мы восхваляем каждый день и особенно в субботу, пересотворит ее. (Подумайте, насколько важно помнить о нашем сотворении, если нам велено особым образом вспоминать об этом каждую неделю).

| прочитаите следующие тексты. Какую весть содержит каж- |
|--------------------------------------------------------|
| дый стих и как она связана со значением к субботы?     |
| Mc 65:17                                               |

Ис. 66:22, 23\_\_\_\_\_

| 2 Пет. 3:9-13 |  |
|---------------|--|
| Откр. 21:1    |  |
| 2 Kop. 5:17   |  |
| Гал. 6:15     |  |
| Откп. 21:5    |  |

Суббота «свидетельствует: Тот, Кто сотворил все на небе и на земле, Кто все содержит, является Главою Церкви и благодаря Его силе мы примирены с Богом... Поэтому суббота является символом силы Христа, освящающей нас. Суббота дается всем, кого освящает Христос. Как знамение Его освящающей силы суббота дана всем, кто через Христа становится частью Божьего Израиля» (Э. Уайт. Желание веков, с. 288, 289).

Что конкретно вы можете предпринять, дабы позволить силе Божьей освящать вас? Какие решения вы принимаете каждый день, которые либо способствуют, либо препятствуют этому творческому процессу внутри вас?

**пятница.** 2 мая

#### Для дальнейшего изучения

«С самого начала великой борьбы на небе намерением сатаны было ниспровергнуть закон Божий. Именно с этой целью он и восстал против Творца и, будучи изгнан с неба, продолжает ту же борьбу на земле. Обольщать людей и заставлять их нарушать закон Божий — вот цель, которую он упорно преследует. Достигается ли это попранием всего закона или же отвержением одной из заповедей — в конечном итоге результат один и тот же. Согрешающий в "одном чем-нибудь" проявляет пренебрежение ко всему закону; своим влиянием и примером он поощряет беззаконие и "становится виновным во всем" (Иак. 2:10)» (Э.Уайт. Великая борьба, с. 582).

#### Вопросы для обсуждения:

1. Подумайте над утверждением Эллен Уайт, приведенном в уроке за пятницу, которое является более полным цитированием ссылки, использованной во вступлении к теме

- данного квартала. Каким образом отношение к субботе большинства христиан помогает нам понять сатанинские нападки на Божий закон?
- 2. В приведенных далее текстах сообщается, что иудеи ищут повода или открыто обвиняют Иисуса в нарушении субботы: Мк. 3:2; Лк. 13:14; Ин. 5:18; 9:16. Прочитайте Исх. 20:8–11 и оцените обоснованность этих обвинений. Что вы можете сказать людям, утверждающим, что эти тексты свидетельствуют о нарушении Иисусом субботы?
- 3. Вернитесь с классом к вашим ответам на последний вопрос в конце урока за вторник. Дает ли суббота возможность сделать то, что вы не можете сделать в другие дни недели из-за повседневных обязанностей?
- 4. Проанализируйте собственный опыт соблюдения субботы. Является ли для вас суббота днем освобождения, покоя и избавления или это день мрачного настроения, рабства и стресса? Как вы можете научиться наслаждаться субботой, сделать ее отрадой, как об этом сказано в Библии: «Если ты удержишь ногу твою ради субботы от исполнения прихотей твоих во святой день Мой, и будешь называть субботу отрадою, святым днем Господним, чествуемым, и почтишь ее тем, что не будешь заниматься обычными твоими делами, угождать твоей прихоти и пустословить» (Ис. 58:13)?

#### Провозглашая Божьи обетования

Нерея лежала на тонком матрасе в своей маленькой хижине на западе Кении. Ее семья подозревала, что болезнь стала результатом колдовства, которое кто-то навел на нее. Они побывали у нескольких знахарей, ища исцеления, но все было напрасно. Нерея слабела. Из-за болезни она уже не могла стоять, ходить и даже говорить. Она была уверена, что скоро умрет.

Жизнь Нереи была полна проблем. Ее муж отправился в соседний город искать работу, оставив ее с детьми. Отчаявшись заработать деньги, она стала варить и продавать пиво. Вскоре она сама стала зависимой от алкоголя. Когда ее муж вернулся из города, то стал пить вместе с ней.

Затем она заболела.

Однажды, когда Нерея лежала в постели, она увидела троих мужчин, стоявших у ее кровати. Один из них был в белом. Он произнес ее имя и утешил ее. Затем он сказал ей, что завтра придет спасение.

— Коа кануе, коа куом энг джа? — спросила Нерея. — Спасение от чего и как?

Мужчина в белом халате сказал ей, что завтра она встретит двух мужчин, которые избавят ее от зависимости и боли во имя Иисуса Христа, и что она не должна больше возвращаться во тьму.

Нерея кивнула.

Дочь Нереи поразилась, услышав голос матери.

- С кем ты разговаривала? спросила она.
- Иисус приходил ко мне, ответила Нерея.

На следующий день к Нереи пришли двое мужчин. Они сказали, что Бог повелел им прийти к ней и помолиться с ней. Эти люди проводили евангельские встречи. Они регулярно навещали Нерею и молились с ней и ее семьей.

Вскоре дочь Нереи увидела мать, стоящую около двери хижины. Через несколько месяцев Нерея выздоровела и стала ходить в местную церковь адвентистов седьмого дня. Ее муж Джохана бросил курить и пить и отдал свою жизнь Богу.

Нерея и Джохана усердно трудились для Бога и приводили людей ко Христу. Недавно Джохана умер, а Нерея стареет. Но их свидетельство и пример живут во многих людях, которые приняли Христа в этом маленьком городке в южной Кении.

Наши миссионерские пожертвования помогают поддержать работу пионеров Глобальной Миссии и распространять Евангелие по всему миру.

Вики Накабаяши встретила Моисея, сына Нереи, во время миссионерской поездки в Кению.

# УРОК 6 3-9 МАЯ

# Смерть Христа и закон

Библейские тексты для исследования:

Рим. 7:1–6; 8:5–8; Рим. 7:7–13; Рим. 4:15; Деян. 13:38, 39; Гал. 3:10.

#### Памятный стих:

«Так и вы, братия мои, умерли для закона телом Христовым, чтобы принадлежать другому, Воскресшему из мертвых, да приносим плод Богу» (Рим. 7:4).

Женщина ведет машину, значительно превышая скорость. Вдруг она замечает в зеркале заднего обзора мигающие красные и синие огоньки полицейской машины и слышит вой сирены. Она съезжает на обочину, останавливает машину, берет свою сумочку и достает оттуда водительские права. Подходит полицейский, забирает ее права и уходит в свою машину.

Женщина думает о том, какой ей выпишут штраф (она *действительно* превысила допустимую скорость) и сможет ли она его оплатить. Через несколько минут полицейский возвращается и говорит: «Ну что ж, мэм, чтобы вам снова не подвергаться законному наказанию, мы отменим закон. Вам больше не нужно думать об ограничении скорости».

Эта история так же нелепа, как и учение о том, что после смерти Иисуса закон — Десять заповедей — был отменен.

На этой неделе мы будем говорить о смерти Иисуса и о связи этого события с законом.

воскресенье, 4 мая

#### «Умерли для закона» (Рим. 7:1-6)

|    | имательно<br>) изложите | • |   | • |   | • |
|----|-------------------------|---|---|---|---|---|
|    | ЭТИ СТИХИ,              | • |   | • | - |   |
| ,, | ,                       |   | , |   |   |   |
|    |                         |   |   |   |   |   |
|    |                         |   |   |   |   |   |
|    |                         |   |   |   |   |   |

Хотя разные переводы Библии по-разному передают первый стих, буквально он означает следующее: «Каждый живой человек пребывает под властью закона». Акцент делается не на мертвых, а на живых.

Пример брака демонстрирует истину о том, что любой состоящий в браке человек, имеющий интимные отношения с кем-либо помимо супруга/супруги, тем самым нарушает закон и виновен в прелюбодеянии. Только в случае смерти супруга/супруги она или он может вступить в интимные отношения с другим человеком, не нарушая закон.

Некоторые считают, что данный отрывок говорит о смерти закона; однако здесь речь идет о смерти человека для закона Телом Христовым (Pum. 7:4). Согласно Pum. 6:6, умирает «ветхий наш человек». Будучи соединенным со своим ветхим «я», человек осужден законом и пребывает в жалкой зависимости (Pum. 7:9-11, 24). Но после того как ветхое «я» умирает, человек обретает свободу строить взаимоотношения с воскресшим Христом (Pum. 7:4).

Павел подчеркивает: поскольку закон связывает каждого живого человека, этот закон также должен регулировать новый союз. Однако факт, что теперь верующий человек обручен Христу, означает, что закон уже не является орудием осуждения. Верующий в Иисуса освобождается от осуждения закона, ибо облечен в праведность Христа.

Павел не утверждает, что Десять заповедей, которыми познается грех, теперь упразднены; это противоречило бы многим библейским текстам, включая и его собственные послания. Наоборот, он говорит о новых взаимоотношениях с законом через веру в Иисуса. Закон по-прежнему обязателен; просто для верующего в Иисуса, для человека, умершего для своего «я» и греха, закон перестает представлять угрозу осуждения, поскольку теперь он «принадлежит другому» — Иисусу.

#### понедельник, 5 мая Закон греха и смерти (Рим. 8:1-8)

Павел уверяет христиан: «Итак, нет ныне никакого осуждения тем, которые во Христе Иисусе... потому что закон духа жизни во Христе Иисусе освободил меня от закона греха и смерти» (Рим. 8:1, 2). Если мы читаем эти стихи вне их непосредственного контекста, может показаться, что Павел говорит о двух противоположных законах: законе жизни и законе греха и смерти. Однако разница не в законе, а в человеке до и после принятия Христа.

| p) | Каким образом рассужд<br>уют роль закона? | цения Павла в І | Рим. 7:7-13 і | иллюстри- |
|----|-------------------------------------------|-----------------|---------------|-----------|
| _  |                                           |                 |               |           |
|    |                                           |                 |               |           |

Функция закона зависит от человека, к которому она применяется. Например, нож может быть использован хирургом для спасения жизни и бандитом для убийства. Также вор, нарушающий закон, когда крадет чей-то кошелек, будет иметь иное отношение к закону, чем тот, кого закон защищает (владелец кошелька). Сам закон в одном случае может быть описан словами: «Закон свят, и заповедь свята и праведна и добра» (Рим. 7:12), а в другом — представлен как «закон греха и смерти» (Рим. 8:2). Подобно тому, как Божье мщение и воздаяние нечестивым не мешает Ему оставаться Богом любви, так и функция закона как инструмента греха и смерти не делает его греховным.

Согласно Рим. 8:5-8, закон является инструментом «греха и смерти» для тех, кто «о плотском помышляет» (Рим.

8:5). Это описание человека, который по-прежнему состоит в «браке» со своим ветхим «я», не проявляя видимого желания «похоронить» его и присоединиться к воскресшему Христу. В результате такого греховного союза человек пребывает во «вражде» с Богом и Его законом, поскольку Они находятся на противоположной стороне (Рим. 8:7).

Затем Павел подчеркивает: для «плотских помышлений» невозможно покориться закону Божьему, поэтому «живущие по плоти Богу угодить не могут» (Pum.~8:7,~8). Очевидно, здесь не идет речь о борющемся «бедном человеке» из Pum.~7:13-25, так как тот служит закону Божьему «своим умом» (Pum.~7:25). Вероятно, Павел говорит о людях, «подавляющих истину неправдою» (Pum.~1:18). Для мятежников, восстающих против Божьей власти, закон становится инструментом греха и смерти (Pum.~2:12).

Нарушив закон, в каком положении вы оказываетесь перед ним? Есть ли выход из такой ситуации?

вторник. 6 мая

#### Сила закона

| согласно текстам Ри<br>Что сказано в Рим. | , | , , | ., . |  |
|-------------------------------------------|---|-----|------|--|
| орый его нарушает?                        | - |     |      |  |
| <br>                                      |   |     |      |  |
| <br>                                      |   |     |      |  |

Каждый инструмент имеет определенную цель. Подобно тому, как ключ используется, чтобы открыть замок, а нож — чтобы что-то резать, закон используется для определения греха. Если бы не закон Божий, не существовало бы абсолютного метода познания того, какие действия для Господа приемлемы, а какие нет. И хотя грех не может существовать без закона, Павел четко объясняет, что закон не является «союзником» греха: «Итак, неужели доброе сделалось мне смертоносным?

Никак; но грех, оказывающийся грехом потому, что посредством доброго причиняет мне смерть, так что грех становится крайне грешен посредством заповеди» (*Рим. 7:13*).

|      | • | и приведенн<br>вок 1 Кор. 1 | тексты | помогают | про- |
|------|---|-----------------------------|--------|----------|------|
| <br> |   |                             | <br>   |          |      |
|      |   |                             |        |          |      |

Если читать 1 Кор. 15:54–58 в отрыве от контекста, то может показаться, что в этом отрывке Божий закон представлен в отрицательном свете. Однако Павел желает подчеркнуть: закон «дает силу» греху только потому, что определяет, что есть грех. И конечно, «возмездие за грех — смерть» (Рим. 6:23). Если бы не существовало закона, отсутствовала бы и смерть, ведь было бы невозможно определить грех. В 1 Кор. 15 цель Павла заключается в том, чтобы не очернить закон, а показать, как через смерть и воскресение Иисуса всякий верующий может одержать победу над смертью, которая является следствием нарушения закона.

Когда последний раз кто-то согрешил против вас, то есть когда последний раз кто-то нарушил Божий закон таким образом, что это причинило вам боль? Как подобный опыт помогает нам понять, почему утверждение о том, что Божий закон был отменен после Голгофского креста, ложно?

среда. 7 мая

#### Бессильный закон

Хотя в одном смысле, как мы говорили, закон как бы наделяет грех силой, в другом смысле мы можем сказать, что закон совершенно бессилен. Как одно и то же может быть одновременно сильным и бессильным?

И снова разница кроется в человеке, а не в законе. Человека, обнаружившего себя грешником, закон заставляет при-

знать, что он идет против воли Божьей и, следовательно, стоит на пути к смерти. Обнаружив свою греховность, грешник может принять решение в точности следовать закону. Однако факт, что он уже согрешил, сделал его кандидатом в смертники.

| ГΟ | Прочитаите Деян. 13:38, 39; Рим. 8:3; Га<br>оворят нам о законе и спасении? | л. 3:21. Что эти тексты |
|----|-----------------------------------------------------------------------------|-------------------------|
|    |                                                                             |                         |
|    |                                                                             |                         |

Некоторые люди считают, что строгая приверженность закону гарантирует им спасение, но это не библейское учение. Закон *определяет* грех (Рим. 7:7), но не *прощает* его (Гал. 3:24). Поэтому Павел подчеркивает, что тот же закон, который наделяет силой грех, также является бессильным (Рим. 8:3). Он способен обвинить грешника в грехе, но не может сделать его праведным. Зеркало может показать нам наши недостатки, однако не в состоянии исправить их. Как писала Эллен Уайт, «закон не может спасти тех, кого осуждает; он не может избавить погибающих» (Знамения времени, 10 ноября 1890 г.).

Глубоко исследуя цель закона, мы начинаем понимать, почему Иисус стал искупительной Жертвой за род человеческий. Смерть Иисуса возвратила ранее грешных людей к правильным взаимоотношениям с Богом и Его «святым, праведным и добрым» законом (Рим. 7:12). В то же время Его смерть показала нам тщетность попыток обрести спасение посредством соблюдения закона. В конце концов, если послушание закону могло бы нас спасти, тогда Иисусу не пришлось бы умирать вместо нас. Но тот факт, что Он умер ради нас, свидетельствует: послушание закону не могло нас спасти. Нам нужно было что-то более радикальное.

Хотя нам неоднократно обещана сила для повиновения Божьему закону, почему этого повиновения недостаточно, чтобы обеспечить нам спасение? В определенном смысле ответ найти не так уж сложно. Посмотрите на себя и проанализируйте, как вы соблюдаете закон. Имели бы вы большую надежду, если бы ваше спасение зависело от вашего послушания?

четверг, 8 мая

# Клятва закона (Гал. 3:10-14)

|         |          | -   |         | •    | природе<br>каждый |      |
|---------|----------|-----|---------|------|-------------------|------|
| 50:7; И | c. 64:6; | Рим | . 3:23. |      |                   |      |
|         |          |     |         | <br> | <br>              | <br> |
|         |          |     |         |      |                   |      |

За исключением Христа, все люди проходят через общий опыт греха, поскольку от Адама он переходит ко всем его потомкам. Следовательно, ни один человек никогда не может утверждать, что является совершенно праведным. Такие личности, как Илия и Енох, жили в исключительной близости с Богом, но никому не удавалось прожить абсолютно беспорочную жизнь. Осознавая эту реальность, Павел заявляет: «А все, утверждающиеся на делах закона, находятся под клятвою. Ибо написано: проклят всяк, кто не исполняет постоянно всего, что написано в книге закона» (Гал. 3:10). Истина заключается в том, что закон требует полного и совершенного подчинения, а кто, кроме Иисуса, хоть когда-либо достигал подобного?

| Как текст Рим. 6:23 помогает определить, что значит «клятв закона»? См. также Быт. 2:17; Иез. 18:4. |  |  |  |  |  |  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|--|--|--|
|                                                                                                     |  |  |  |  |  |  |
|                                                                                                     |  |  |  |  |  |  |

Каждый из нас естественно находится под проклятием закона. Поскольку закон не оставляет места для ошибки, чело-

3 СШ 02-2014 65

век не может исправить грех прошлого. Поэтому судьбой каждого является смерть. Иаков рисует еще более безрадостную картину, напоминая нам, что нарушение закона в одном чемнибудь приравнивается к нарушению всего закона ( $\mathit{Иak. 2:10}$ ). «Возмездие за грех — смерть», а смерть не признает никаких пропорций.

Когда мы осознаем безнадежное состояние находящихся под проклятием, нам легче ценить величие Божьей любви: «Но Бог Свою любовь к нам доказывает тем, что Христос умер за нас, когда мы были еще грешниками» (Рим. 5:8). Своей смертью «Христос искупил нас от клятвы закона, сделавшись за нас клятвою» (Гал. 3:13).

Подумайте над словами Павла: «Все, утверждающиеся на делах закона, находятся под клятвою». Поскольку закон не может нас спасти, значит, без Христа мы пребываем под проклятием вечной смерти. Как понимание этой истины помогает нам больше ценить дарованное нам в Иисусе спасение? А ценим ли мы этот дар? Если да, то как это проявляется в нашей жизни? См. 1 Ин. 5:3.

#### пятница, 9 мая

#### Для дальнейшего изучения

Прочитайте из книги Э. Уайт «Желание веков» главу «Совершилось» (с. 758–764).

«Закон требует праведности — праведной жизни, совершенного характера, а этого у человека нет. Он не может выполнить требований святого закона Божьего. Но Христос, придя на землю как человек, прожил святую жизнь и проявил совершенный характер. И Он предлагает это в качестве безвозмездного дара всем желающим принять его. Его жизнь вменяется в заслугу грешникам, через Него люди получают прощение прошлых грехов по великодушию Бога. И, более того, Христос наделяет людей Божьими качествами, Он воспитывает человека в подобии Божьем, так что в нем гармонично сочетаются духовная сила и красота. Так в верующем во Христа исполняется праведность закона, так Бог может "явиться праведным

и оправдывающим верующего в Иисуса" (Рим. 3:26)» (Э. Уайт. Желание веков, с. 762).

Подводя итог, можно сказать, что смерть Иисуса могущественным образом засвидетельствовала неизменность закона Божьего. Когда наши прародители согрешили, Бог мог отменить Свой закон и наказание за его нарушение. Однако для обитателей земли это означало бы жалкое существование в беззаконном обществе. Поэтому Бог решил послать Своего Сына как заместительную жертву за нас, чтобы вместо всех людей Он получил именно такое наказание за грех, какое требовал закон. Через смерть Иисуса все человечество обрело новые взаимоотношения с Богом. Это значит, что каждый из нас через веру в Иисуса может получить прощение грехов и предстать совершенным перед очами Божьими.

#### Вопросы для обсуждения:

- 1. Многие религии учат, что в конце жизни человека Бог взвешивает его хорошие и плохие дела, чтобы определить, достоин ли этот человек награды в загробной жизни. Что в этом учении является роковой ошибкой?
- 2. Иисус, равный Богу, умер за наши грехи. Если мы думаем, что послушание закону может что-то прибавить к этому и помочь нам получить спасение, то что это говорит об эффективности жертвы Христа?
- 3. Найдите другие доказательства несостоятельности идеи о том, что Божий закон был отменен после Голгофского креста. Когда люди говорят подобное, упразднение какой заповеди они подразумевают?

67

#### Как раз вовремя

Мэги стонала, когда боль пронизывала ее тело. Родовые схватки длились уже восемнадцать часов, а ребенок все еще не появился. Четверо мужчин несли Мэги на носилках к реке, расположенной в нескольких километрах от их поселка, где они надеялись поймать общественный транспорт, чтобы доставить Мэги в государственную клинику.

Небо заволокло грозовыми тучами, и хлынул ливень. Если мужчины не успеют добраться до реки, прежде чем она разольется, они не смогут перейти ее. Жизнь Мэги и ее нерожденного ребенка висела на волоске.

Мэги и ее муж живут в большом поселке на западе Папуа — Новой Гвинеи. Большинство женщин этого поселка рожали дома или в местном роддоме. Но для сложных родов у поселковых акушерок не было всего необходимого. Если в таких случаях женщин не удавалось перенести через разлившуюся после дождя реку, матери и их дети часто умирали по дороге.

Когда начался ливень, мужчины пошли еще быстрее. Они дошли до реки и осторожно перенесли Мэги. На другом берегу они поднялись по камням к тому месту, где останавливался общественный транспорт. Вскоре подъехал автомобиль, и муж Мэги помог ей сесть.

Автомобиль сильно трясло на разбитой дороге, заставляя Мэги стонать. Через полчаса они прибыли в государственную клинику. Там врач помог Мэги, и она родила ребенка.

На следующий день Мэги с мужем и новорожденным сыном на общественном транспорте вернулись в свою поселковую больницу. Мэги выжила, так как прибыла в государственную клинику вовремя. Многим женщинам в поселке не так повезло. Мэги долгое время мечтала о том дне, когда в ее родной деревне появится приличная клиника.

Тысячи людей, живущих в поселке и рядом с поселком Мэги в Папуа — Новой Гвинее, сегодня радуются, так как Церковь адвентистов седьмого дня построила сертифицированную клинику в их поселке. Жители поселка пока что немного знают об адвентистах, но они точно знают, что адвентисты заботятся о них, оказывают им медицинскую помощь и учат вести здоровый образ жизни. У адвентистской медсестры в клинике есть все необходимое для родов и лечения.

Пожертвования тринадцатой субботы помогут построить больше клиник в Папуа — Новой Гвинее. Люди жаждут слышать о Боге, Которому поклоняются адвентисты, потому что они видят, что Божья любовь живет в сердцах адвентистов, которые заботятся о них. Спасибо за помощь, которая спасает жизни и приводит людей к Иисусу в Папуа — Новой Гвинее и по всему миру.

# УРОК 7 10–16 МАЯ

# «Конец закона — Христос»

Библейские тексты для исследования:

Рим. 5:12–21; 6:15–23; 7:13–25; 9:30–10:4; Гал. 3:19–24.

#### Памятный стих:

«Потому что конец закона — Христос, к праведности всякого верующего» (Рим. 10:4).

В одном известном журнале на целом развороте была размещена реклама под таким заголовком: «Обретите бессмертие! (Мы не шутим)».

Но в определенном смысле они все же шутили, поскольку далее в рекламе говорилось: «Чтобы узнать, как передать свое наследство в благотворительный фонд, который всегда будет помогать людям от вашего имени, свяжитесь с нами, чтобы получить наш бесплатный буклет».

Писатели, ученые, философы и богословы на протяжении тысячелетий бились над вопросом смерти и ее влияния на смысл нашей жизни. Следовательно, реклама была бы разумной, не будь она столь безуспешным способом помочь людям как-то справиться с неизбежностью смерти.

В отличие от этого в Новом Завете нам показан единственный путь, ведущий к бессмертию. Он пролегает через веру в Иисуса, а не через соблюдение закона, хотя, несомненно, мы должны его соблюдать. Действительно, послушание закону не противоречит благодати, наоборот, соблюдение заповедей — именно то, что от нас ожидается в результате принятия благодати.

На этой неделе мы продолжаем исследовать тему закона и благодати.

#### воскресенье, 11 мая

#### «Когда умножился грех» (Рим. 5:12-21)

Хотя закон указывает на грех, однако он не в состоянии спасти нас от греха. Но именно это бессилие открывает нам нашу нужду в Иисусе, Который является единственным решением проблемы греха.

| Прочитаите Рим.<br>весть о Божьей блаі | ( В ЭТИХ | текстах | открывается |
|----------------------------------------|----------|---------|-------------|
|                                        |          |         |             |

Обратите внимание: в этом отрывке показана постоянная связь между грехом и смертью. Снова и снова они предстают в тесной связи друг с другом, поскольку грех (нарушение Божьего закона) ведет к смерти.

Теперь прочитайте Рим. 5:20. Когда «пришел» закон, грех умножился в том смысле, что закон четко определил, что есть грех. Однако вместо того, чтобы грех принес свой естественный плод, то есть смерть, произошло следующее: «А когда умножился грех, стала преизобиловать благодать». Другими словами, независимо от того, насколько страшен грех, благодати Бога достаточно, дабы покрыть грех в жизни людей, которые верой держатся за Его обетования.

Один из переводов текста 1 Ин. 3:4 гласит: «Грех есть нарушение закона», поэтому многие воспринимают грех исключительно как нарушение Десяти заповедей. Однако буквальный перевод выражения «грех есть беззаконие» (аномиа) говорит о том, что все, идущее вразрез с Божьими принципами, является грехом. Следовательно, хотя формально Десять заповедей еще не были даны, когда Адам вкусил запретный плод, он нарушил Божье повеление (Быт. 2:17) и тем самым совершил грех. Действительно, через грех Адама проклятие смерти распространилось на все поколения людей (Рим. 5:12, 17, 21).

В противовес неверности Адама, верность Иисуса закону Божьему принесла с собой надежду на вечную жизнь. Несмотря на все искушения, Иисус никогда не поддался греху (Евр. 4:15). В послании к Римлянам Павел превозносит праведное послушание Иисуса, дарующее жизнь вечную тем, кто принимает это послушание (Рим. 5:18–21). Иисус, второй Адам, исполнил закон во всей его полноте и разрушил проклятие смерти. Теперь Его праведность может стать праведностью верующего человека. Человек, осужденный на смерть в результате наследования греха первого Адама, теперь может принять дар жизни, облекшись в праведность второго Адама, Иисуса.

понедельник, 12 мая

#### Закон и благодать (Рим. 6:15-23)

Роль закона в жизни человека, спасенного по благодати, — одна из самых трудных для понимания концепций. Если верующий получает праведность, принимая жизнь и смерть Иисуса, почему он должен соблюдать закон? Этот вопрос позволяет повторить ключевую мысль: закон никогда не был предназначен для обеспечения спасения, его функция заключается в определении греха. Тем не менее Голгофский крест не отрицает нужду человека в необходимости следовать закону Божьему, так же как прощение такого нарушения, как превышение скорости водителем, не подразумевает, что теперь он может продолжать нарушать установленные правила дорожного движения.

| Согласно Рим. 6:12, 15-23, что значит жить по     | благодати? |
|---------------------------------------------------|------------|
| Обратите особое внимание на тексты Рим. 6:12, 15, | 17.        |
|                                                   |            |
|                                                   |            |
|                                                   |            |
|                                                   |            |
|                                                   |            |

Благодать и закон не противоречат друг другу и не опровергают друг друга. Более того, они крепко связаны между

собой. Своей неспособностью спасти человека закон показывает нужду в благодати. Благодать же противостоит не закону, а смерти. Наша проблема заключалась не в самом законе, а в вечной смерти, являющейся результатом его нарушения.

Павел предостерегает христиан, чтобы они не использовали дар благодати для извинения своих грехов (*Pum. 6:12, 15*). Грех обнаруживается посредством закона, поэтому, когда Павел призывает христиан не грешить, Он тем самым говорит: соблюдайте закон, повинуйтесь заповедям!

«Павел всегда возвеличивал закон Божий. Он доказывал, что сам по себе закон не может спасти людей от наказания за непослушание. Грешники должны покаяться в своих грехах и смириться перед Богом, праведный гнев Которого они навлекли на себя, нарушая Его закон. Они должны также проявлять веру в Кровь Христа как единственное средство для получения прощения» (Э. Уайт. Деяния апостолов, с. 393).

Почему легко впасть в такое заблуждение: если закон нас не спасает, значит, нам не нужно и подчиняться ему?

вторник, 13 мая

«Бедный я человек!» (Рим. 7:21-25)

| тпрочитаите Рим. 7:13-25. Как мы должны понимать эти сті хи? Говорит ли здесь Павел о необращенном человеке или ж это опыт обращенного? Обоснуйте ваш ответ. |  |  |  |  |  |  |  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|--|--|--|--|
|                                                                                                                                                              |  |  |  |  |  |  |  |

Если вы не можете с уверенностью сказать, к кому относятся эти стихи, вы не одиноки. Богословы тоже веками пытались найти ответ на этот вопрос. Описанный здесь человек «находит удовольствие в законе Божьем» (вряд ли это может быть неверующий человек), но, судя по всему, он порабощен грехом

(что не вяжется с христианами, ведь им обещана сила победить грех). Исследовав аргументы обеих сторон, Библейский Комментарий АСД сообщает: «Судя по всему, главная цель Павла в данном отрывке — показать взаимосвязь, существующую между законом, Евангелием и человеком, пробужденным для серьезной борьбы с грехом в приготовлении к спасению. Весть Павла в следующем: хотя закон может обострить и усилить борьбу, только Евангелие Иисуса Христа может принести победу и утешение» (т. 6, с. 554).

Независимо от того, как мы понимаем эти стихи, нам всегда следует помнить: человек, борющийся с грехом, способен делать правильный выбор. Если бы это было не так, все библейские обетования о силе победить грех не имели бы смысла. В Мф. 5 также показано, что грех часто зарождается до совершения поступка. Следовательно, человек нарушает закон, когда вынашивает мысли о чем-то греховном. Конечно, это разочаровывает и огорчает, однако Рим. 7 показывает: человек может быть беспомощным, но не безнадежным. Человеку, живущему по Духу, вездесущий закон постоянно напоминает, что освобождение от осуждения приходит через Иисуса (Рим. 7:24–8:2).

Еще раз прочитайте стихи, предложенные на сегодня. Как они сопоставимы с вашим личным опытом отношений с Господом? Несмотря на вашу борьбу, как вы можете испытывать надежду, которую выражает здесь Павел?

**среда**, **14** мая

# **Цель закона (Рим. 9:30-10:4)**

Заглавие урока этой недели взято из Рим. 10:4: «Конец закона — Христос». Многие люди, настроенные на негативное восприятие закона, автоматически интерпретируют этот текст следующим образом: «Христос упразднил закон». Однако такое понимание противоречит многим текстам из Послания к римлянам и других книг Нового Завета, говорящим об актуальности закона.

|    | Прочитайте    | Рим.   | 9:30-10:4. | Как | Павел | объясняет | спасение |
|----|---------------|--------|------------|-----|-------|-----------|----------|
| ПО | вере, а не по | э закс | ну?        |     |       |           |          |

Как и во всем Послании к римлянам, в данных стихах цель Павла заключается в том, чтобы показать истинный источник праведности. Закон является индикатором праведности, но он не может сделать людей праведными. Павел рисует парадокс: язычники, которые даже не стремились к праведности, обрели ее, в то время как Израиль, пытавшийся соблюсти закон праведности, не получил этой праведности. Павел не говорит, что иудеи не могут обрести праведности; он также не утверждает, что каждый неиудей праведен. Он просто говорит о том, что закон не приносит грешнику (ни иудею, ни язычнику) праведности.

Многие иудеи были искренни в своем стремлении к праведности, но их поиск оказался тщетным (*Рим. 10:2*). Они были ревностны в служении Богу, но хотели служить Ему на основании собственного понимания. Они взяли объект Божьего откровения (закон) и ошибочно решили, что это и есть источник их спасения. Каким бы добрым ни был закон, он не способен кого-либо спасти. Закон не делает человека праведным, он только выявляет его греховность, увеличивая нужду в праведности. Поэтому Павел описывает Христа как «конец» закона. Не «конец» в смысле упразднения закона, а в том смысле, что Христос является «целью» закона, Тем, на Кого закон указывает. Закон ведет человека ко Христу, чтобы грешник, каясь, взирал на Него в надежде обрести спасение. Закон напоминает всем христианам о том, что Христос — наша праведность (*Рим. 10:4*).

Люди, серьезно относящиеся к закону, могут стать законниками, если будут стремиться «поставить собственную правед-

<sup>\*</sup> Греческое слово «тэ́лос», употребленное здесь апостолом Павлом, часто означает «конечная цель». Исследуйте, например, значение этого слова в 1 Пет. 1:9; Рим. 6:22; 1 Тим. 1:5 (прим. эксперта).

ность». Желая повиноваться Божьему закону, как нам не попасть в эту едва различимую сеть?

четверг, 15 мая

# Детоводитель (Гал. 3:19-24)

Как и в Послании к римлянам, в Послании к галатам Павел особо подчеркивает: цель закона — определить грех, а не сделать людей праведными ( $\Gamma$ ал. 3:19, 21).

| Прочитайте Га<br>чтобы описать цо<br>образы? |      | - | - |  |
|----------------------------------------------|------|---|---|--|
|                                              | <br> |   |   |  |
|                                              | <br> |   |   |  |

В зависимости от перевода, в 24-м стихе закон отождествляется с «наставником», «учителем», «надзирателем», «руководителем» и др. Греческий термин «пайдагогос» относился к рабу, используемому богатым хозяином для того, чтобы он дисциплинировал его сына. На детоводителя была возложена ответственность научить сына самодисциплине. Несмотря на статус раба, наставнику давалась власть делать все необходимое, чтобы сын соответствовал определенным нормам, даже если для этого требовалось физическое наказание. Когда же сын достигал совершеннолетия, учитель уже не имел над ним власти.

| В свете объяснения роли детоводителя какова цель закон<br>в жизни человека, получившего спасение во Христе? |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                                             |
|                                                                                                             |
|                                                                                                             |

Хотя детоводитель уже не имел власти над взрослым сыном, ожидалось, что полученные молодым человеком уроки помогут ему принимать зрелые решения. Подобным образом и от христианина, достигшего зрелости и больше не находящегося под осуждающей властью закона, ожидается, что он будет управлять своими действиями в соответствии с принципами закона.

Помимо роли детоводителя закон также действовал как страж, защищавший верующего «до пришествия веры» (Гал. 3:23). И снова мы видим, что Христос — «конец», цель закона. Павел выразительно подчеркивает эту мысль, когда говорит, что закон привел нас к Христу, «дабы нам оправдаться верою» (стих 24).

Внимательно прочитайте Гал. 3:21. Что в этом тексте должно навсегда заставить нас забыть, что мы можем быть спасены посредством соблюдения закона? Почему это добрая весть? Поделитесь своими ответами на уроке в субботу.

#### **пятница.** 16 мая

### Для дальнейшего изучения

«Закон открывает нам, что есть грех, и тем самым побуждает нас осознать нужду во Христе и искать у Него прощения и мира в покаянии перед Богом и вере в Господа нашего Иисуса Христа...

Десятисловный закон следует рассматривать не столько с запретительной стороны, сколько со стороны милости. Его запреты служат верной гарантией счастья в послушании. Принятый во Христе, он производит в нас чистоту характера, которая будет радовать нас всю вечность. Для повинующегося закону он служит защитной стеной. Мы созерцаем в нем благость Бога, Который, открывая людям неизменные принципы праведности, стремится оградить их от пороков, являющихся следствием нарушения закона» (Э. Уайт. Избранные вести, т. 1, с. 234, 235).

#### Вопросы для обсуждения:

- 1. Поговорите в классе о прекрасной надежде, о которой пишет Павел в Гал. 3:21. Как в этом стихе представлено Евангелие благодати? Почему этот текст может быть хорошим «противоядием» законничества?
- 2. Праведная жизнь обязательна для всех, считающих себя детьми Божьими. Многие благожелатели подчеркивают, что необходимо достичь «совершенства», если мы желаем войти в Царство Божье. К сожалению, приверженцы этого учения не только развивают идею самодостаточности в вопросе спасения, но и игнорируют реальность греховной человеческой природы. Люди вынуждены жить с унаследованными наклонностями ко греху, их постоянно атакуют искушения. Еще более тревожным является разочарование, которое может обрушиться на людей, постоянно смотрящих на себя и на свои успехи как на барометр своего спасения. По сравнению со святостью Бога и Его закона кто среди нас сможет хоть когда-нибудь достичь нужного уровня? Каким образом мы можем проявлять осторожность, чтобы, стремясь жить праведной, верной жизнью, нам не попасть под влияние теологии, которая возлагает надежду нашего спасения на что-либо иное, отличное от праведности Христа, покрывающей нас?
- 3. Какова основная цель закона?

#### Сын крестного отца

Митя был сыном крестного отца преступного синдиката. Его отец был богатым и влиятельным человеком, и Митя уважал его. Митя бросил школу и под руководством отца создал свой собственный криминальный бизнес. Вскоре парень наслаждался всеми «прелестями» преступного образа жизни точно так же, как его отец.

Вскоре двое Митиных рабочих были арестованы. Они выдали Митю, и полиция пришла арестовать его. Но кто-то предупредил парня, и тот смог убежать до приезда полиции. Ожидая, пока дома все уляжется, он скрывался в соседнем городе.

Пока он был в бегах, кто-то дал ему христианскую книгу. Она говорила о жизни, основанной на любви, прощении и послушании. Митя спрашивал себя, можно ли вообще так жить.

В книге постоянно ссылались на Библию, и Митя начал искать ее. Он нашел Библию на рынке в стопке старых книг. Вскоре он стал читать ее и уже не мог остановиться. Кем был Иисус, Чья любовь изменила стольких людей — людей, подобных Ему? По мере чтения он все больше разочаровывался в своей прежней жизни. Он жаждал мира, надежды и любви, которые увидел в Иисусе.

Митя хотел поделиться своими открытиями с семьей. Но как только он вернулся домой, его арестовали. Двух его рабочих приговорили к смертной казни, и Митя знал, что его ждала такая же участь.

В тюрьме парень обрел утешение, читая Библию и делясь Божьей вестью прощения с другими заключенными. К удивлению Мити, вскоре его выпустили из тюрьмы.

Митя вспомнил, что его соседка — христианка, и он пошел к ней задать несколько вопросов о Боге, Который озадачил его. Соседка узнала Митю и немного испугалась, но все же пригласила его в дом. Вскоре они читали библейские тексты, которые отвечали на вопросы Мити. Соседка пригласила Митю посещать малую группу христиан, которая поклонялась в субботу. Митя пришел в субботу и удивился, когда понял, что адвентисты седьмого дня учат тому, что он читал в Библии.

Теперь, когда бывшие Митины друзья приглашают его на вечеринку или принять наркотики, Митя отвечает: «Я завязал с такими вещами. Теперь у меня новая жизнь, которая сосредоточена на Боге». Действительно, Бог так явно изменил жизнь Мити, что теперь многие его знакомые, слушая, как он рассказывает об Иисусе, тоже хотят познакомиться с Богом.

Сегодня Митя посвятил свою жизнь тому, чтобы приводить людей ко Христу. Одна-единственная книга изменила его жизнь. Наши пожертвования помогают распространять литературу, которая приводит к Богу тысячи людей. Спасибо за то, что помогаете рассказывать миру о Божьей любви.

Митя Измайлов живет в Казахстане.

УРОК 8 17-23 МАЯ

# Закон Божий и закон Христов

Библейские тексты для исследования:

Мф. 19:16–22; Ин. 13:34, 35; Гал. 6:1–5; Деян. 17:31; Ин. 5:30.

#### Памятный стих:

«Если заповеди Мои соблюдете, пребудете в любви Моей, как и Я соблюл заповеди Отца Моего и пребываю в Его любви» (Ин. 15:10).

Почти у всех народов существует иерархия законов. Во главе стоят государственные законы, которые в обязательном порядке должны исполнять все жители страны. Затем идут законы провинциального уровня, относящиеся к жителям определенных территорий. И, наконец, местные законы небольших районов. Каждая территория в пределах страны имеет право принимать законы местного самоуправления с тем, однако, условием, что они не должны противоречить общегосударственным законам. Хотя обстоятельства могут требовать того, чтобы определенный закон применялся по-другому, однако применение закона не может противоречить духу закона.

Бог-Творец, Верховный Владыка вселенной, установил законы для всего Своего творения. Когда Иисус Христос добровольно принял на Себя человеческую плоть, Он посвятил Свою жизнь послушанию Отцу ( $\Phi$ лл. 2:5-11) и Его заповедям. Поэтому все, чему учил Иисус, Его взгляд на закон, даже забытая «новая» заповедь, которую Он напомнил христианам, всегда пребывали в полной гармонии с законом Божьим.

#### Закон и пророки

Некоторые считают, что Десять заповедей, данные через Моисея на Синае, относились только к израильтянам до распятия Христа и потому утратили свою значимость в новозаветную эпоху благодати. Другие учат, что христиане свободны от ветхого закона, и только истинные евреи-нехристиане должны и сегодня придерживаться его. Хотя Библия действительно свидетельствует, что дела закона не могут никого спасти, однако ни один библейский отрывок не дает человеку позволения нарушать закон Божий. Если бы имелось такое разрешение, то это было бы разрешением грешить, и Библия открыто противоречила бы самой себе в данном важнейшем вопросе.

Бог изложил условия Своего завета с Израилем на каменных скрижалях, содержащих закон. Однако в Библии записаны многие другие Божьи повеления относительно всех сфержизни, и этих повелений мы не находим в Декалоге. В стремлении найти полное понимание Божьей воли раввины насчитали в Писании 613 законов, основание которых они видели в Десяти заповедях. Иисус идет дальше раввинов, объявляя, что Он пришел «не нарушить закон или пророков» (Мф. 5:17; выделено автором). Каждое Божественное повеление, данное непосредственно Богом или через Его пророков, коренится в Десятисловном Божественном законе.

| • | <sup>-</sup> е Мф. 19:16-<br>се и Десяти 3 | Что говорят на | м эти сти |
|---|--------------------------------------------|----------------|-----------|
|   |                                            | <br>           |           |
|   |                                            |                |           |

Хотя существуют сотни заповедей, открытых Богом в Его Слове, Десять заповедей выражают глубокие принципы, лежащие в основе всех других законов. Поэтому Иисус упомянул пять из Десяти заповедей, когда беседовал с богатым молодым правителем. В заповедях, записанных во Втор. 6:5 и Лев. 19:18,

где повелевается любить Бога и своего ближнего, представлено еще более концентрированное резюме Божьего закона. Иисус провозглашает: «На сих двух заповедях утверждается весь закон и пророки» (Мф. 22:40). Итак, мы видим, что Иисус и Его Отец объединены одной целью, побуждая созданных Богом людей любить так, как Они возлюбили их. А закон открывает, как эта любовь должна выражаться.

Что в вашей жизни свидетельствует о вашей любви к Богу и ближнему?

понедельник, 19 мая

# Заповеди любви (Ин. 15:10)

В Писании есть ряд примеров верности Иисуса закону Божьему. Например, хотя Его слова в Лк. 2:49 подразумевают, что уже в юном возрасте Он понимал, Кем является, тем не менее, когда Его земная мать выразила свое огорчение по поводу Его трехдневного отсутствия после праздника Пасхи, Он смиренно пошел со Своими родителями домой «и был в повиновении у них» (Лк. 2:51). В другой раз Иисус отказался поклониться сатане, когда тот искушал Его в пустыне; тогда Спаситель заявил, что поклонение предназначено только для Бога (Лк. 4:8). Также есть несколько сообщений о том, как Он соблюдал субботу (например, Лк. 4:16, 31). Павел писал, что вся жизнь Иисуса была жизнью послушания Божьей воле  $(\Phi \pi n. \ 2:5-11)$ . А в Послании к евреям сказано, что Он, будучи искушаем, никогда не согрешил (Евр. 4:15). Поэтому, когда приблизились последние часы Его пребывания на земле, Христос мог сказать: «Я соблюл заповеди Отца Моего и пребываю в Его любви» (Ин. 15:10).

| 3 | Прочитайте Ин. 13:34,<br>то «новая» заповедь? | 35. Что | имел в | виду | Иисус, | сказав, | ЧТО |
|---|-----------------------------------------------|---------|--------|------|--------|---------|-----|
| - |                                               |         |        |      |        |         |     |
| - |                                               |         |        |      |        |         |     |

Иисус понимал, что между соблюдением заповедей и любовью существует тесная связь. Хотя мы не привыкли говорить о «правилах» любви, однако можно сказать, что Десять заповедей на самом деле являются такими правилами. Они показывают волю Бога относительно того, как мы должны выражать свою любовь к Нему и к окружающим людям.

Бог *есть* любовь (1 Ин. 4:16), поэтому, давая ученикам Свою заповедь (Ин. 13:34, 35), Иисус просто расширяет закон любви, исходящей от Отца (Ин. 3:16). Теперь мы должны не просто любить друг друга, как самих себя, а любить так, как Иисус возлюбил нас.

«В тот момент ученикам были непонятны эти слова, но, став очевидцами страданий Христа, Его распятия, воскресения и вознесения на небо, после сошествия на них Духа Святого в день Пятидесятницы они получили более ясное представление о любви Божьей и о любви друг к другу» (Э. Уайт. Деяния апостолов, с. 547).

Прочитайте 1 Ин. 3:16 в контексте темы сегодняшнего урока. Как мы можем иметь такую любовь в своем сердце? Каким образом мы можем умереть для себя, чтобы стать способными проявлять такую любовь?

**вторник**, 20 мая

# «Для всех я сделался всем»

| Внимательно     | изучите  | ССЫЛКИ   | на з  | закон | B 1 | I Kop. | 9:19-23 |
|-----------------|----------|----------|-------|-------|-----|--------|---------|
| О чем говорит з | десь Пав | ел? Поче | ему о | н дел | ает | такой  | СИЛЬНЫЙ |
| акцент на закон | e?       |          |       |       |     |        |         |
| •               |          |          |       |       |     |        |         |
|                 |          |          |       |       |     |        |         |
|                 |          |          |       |       |     |        |         |
|                 |          |          |       |       |     |        |         |

Бог желает, чтобы все люди приняли дар вечной жизни и стали гражданами Его царства. В 1 Кор. 9 Павел делится

своим методом привлечения людей к Богу. Он понимает, что существуют культурные барьеры, мешающие людям принять решение в пользу Евангелия. Павел готов приспособиться к культуре любой группы людей, которым свидетельствует, с единственной целью — видеть их спасенными.

В конечном итоге все люди, ставшие частью Божьего Царства, будут подданными Его закона. Следовательно, служащие Богу также должны пребывать в гармонии с Его волей. Павел спешит заявить: хотя он и прибегает к новаторским методам ради достижения людей вестью Евангелия, тем не менее всегда внимателен к требованиям закона Божьего. Его желание видеть людей спасенными не позволит ему нарушить закон Бога, которому он призывает их служить. Апостол способен адаптироваться к культурным обычаям, но только если они не противоречат главному закону. Его методом управляет стремление быть «подзаконным Христу» (1 Кор. 9:21)

Выражение Павла «подзаконен Христу» содержит как бы посылку на «закон Христов». Но Павел не хотел, чтобы закон Христов рассматривался как альтернатива закону Божьему. Два закона действуют в гармонии друг с другом. Исполненный любви закон Христа действует, чтобы представить людям, спасаемым по благодати, любящего Бога.

Кроме того, выражение Павла «подзаконен Христу» мы также можем понимать как ссылку на метод, который использовал Сам Иисус. Это был метод, основанный на любви ко всем людям, а не только к избранному меньшинству. Фактически весь раздел, в котором Павел так открыто объясняет все, что желает сделать ради спасения погибающих, является совершенным примером бескорыстной, жертвенной любви, открытой в законе Христа.

Насколько вы готовы отказаться от своего «я», чтобы приобрести других для Христа? Удалось ли вам уже чем-то пожертвовать ради их спасения? Насколько вам удается быть «подзаконными Христу»?

**среда, 21** мая

# Исполняя закон Христов (Гал. 6:2)

Закон Бога, явленный в письменных документах или же в природе, открывает Его волю каждому человеку, способному к пониманию (*Рим. 1:20; 2:12–16*). Следовательно, никто не может заявить, что ему неизвестны основные Божьи требования. «Все согрешили и лишены славы Божией» (*Рим. 3:23*), поэтому обречены на погибель (*Рим. 6:23; Иез. 18:4*). Однако не все потеряно: вместо проклятья мы получаем дар вечной жизни, который стал возможным и доступным благодаря жизни, смерти и воскресению Иисуса Христа (*Еф. 2:8*).

Согласно словам Павла, благодать должна побуждать верующего к послушанию (Рим. 6:15; Еф. 2:10; Тит 2:11–14), хотя нам всем хорошо известно, что мы не всегда проявляем в своей жизни надлежащие послушание и верность.

| Согласно гал. 6:1-5, как можно исполнить «Закон христов»? |
|-----------------------------------------------------------|
| <br>                                                      |
| <br>                                                      |
|                                                           |

Важно помнить, что каждый подвержен искушениям и в момент слабости может уступить греху. Если мы понимаем это, с нашей стороны было бы бессердечно сразу же осуждать оступившегося брата или сестру во Христе. Даже Иисус, Который никогда не грешил, с готовностью помогал людям, погрязшем во грехе. Эллен Уайт писала об Иисусе: «Он никогда не порицал человеческую слабость» (Желание веков, с. 353). Павел призывает христиан помогать людям с целью их восстановления (Гал. 6:1). Другими словами, согрешившего человека нужно побуждать снова вернуться к принципам Божьего закона.

Если бы не жертвенная смерть Христа, не было бы смысла соблюдать закон Божий, ведь возмездие даже за один грех — смерть. Однако поскольку Христос сделал вечную жизнь возможной, у верных есть стимул продолжать соблюдать закон Божий даже после моментов проявления слабости. Верующие

люди должны использовать закон Христов как средство, перемещающее кающегося грешника обратно на территорию Божьего закона любви.

Подумайте о том времени, когда вы «наломали дров», но к вам была явлена милость, хотя вы ее и не заслуживали. (Впрочем, нечто заслуженное нами не является милостью). Как вы можете удостовериться, что не забудете о полученной вами милости, когда в следующий раз кто-то будет умолять вас проявить милость к нему?

**ЧЕТВЕРГ**, **22** МАЯ

# Закон и суд (Ин. 5:30)

Хотя закон Божий является законом любви, в конечном счете Бог использует его как критерий суда. Бог продолжает посылать грешникам возможности для покаяния и проявления верности Ему, но наступает час, когда прозвучат слова: «Неправедный пусть еще делает неправду, нечистый пусть еще сквернится; праведный да творит правду еще, и святой да освящается еще» (Откр. 22:11). Это провозглашение является прелюдией к последнему суду.

| В тексте Откр. 14:/ первыи ангел провозглашает ьожии суд;                 |
|---------------------------------------------------------------------------|
| немало других текстов говорят о Христовом суде (например:                 |
| Деян. 17:31; 2 Тим. 4:1; 2 Кор. 5:10). <b>Как текст Ин. 5:30 помогает</b> |
| нам понять роль Иисуса в суде?                                            |
|                                                                           |
| ·                                                                         |
|                                                                           |
|                                                                           |

Став Человеком, облекшись в человеческую природу ( $\Phi$ лл. 2:5–11), Христос по-прежнему поддерживал особые отношения со Своим Отцом. Когда религиозные вожди обвинили Его в богохульстве, Он сообщил им, что Бог даровал Ему власть исполнять особые Божественные поручения (Uн. 5:19-30), одним из которых был суд.  $\Phi$ акт, что на Христа возложена

ответственность совершать суд, свидетельствует о милости Божьей. Поскольку Христос стал одним из нас, Он может судить непредвзято. Будучи близко знакомым с человеческим опытом, Христос не осудит человека несправедливо. Фактически Христос показывает, что осуждение исходит не от Него, а нераскаявшийся грешник сам осуждает себя, отказываясь внимать Божьему повелению (Ин. 12:48).

Многие знакомы с содержанием закона Божьего, но не знают, как его соблюдать. закон не является контрольным списком, который мы используем, чтобы увидеть, насколько близки к Царству; это критерий, выражающий различные принципы любви. Исполнение закона не означает послушание ему с целью обрести спасение. Оно подразумевает отклик любви спасенного человека на спасающую любовь Божью. И вместе с тем оно побуждает каждого христианина делиться Божьей любовью с теми, кто в этом нуждается. Как мерило суда закон служит определителем уровня любви, которую человек проявляет по отношению к Богу и людям. Председательствуя на последнем суде, Христос будет использовать неизменный Божий закон любви как критерий суда (Иак. 2:12).

#### **пятница**, **23** мая

#### Для дальнейшего изучения

Прочитайте в книге Э. Уайт «Свидетельства для Церкви», т. 7 главы «Церковная дисциплина» (с. 260–264), «Уважайте друг друга» (с. 265, 266).

«"Носите бремена друг друга, и таким образом исполните закон Христов". Здесь снова четко и ясно изложен наш долг. Как называющие себя последователями Христа могут так легкомысленно относиться к этим вдохновенным повелениям?..

Мы лишь немного знаем свои сердца и не до конца понимаем свою нужду в милости Божьей. Поэтому так мало ценим то драгоценное сострадание, которое проявляет к нам Иисус и которое мы должны проявлять по отношению друг к другу. Нам следует помнить, что наши братья — слабые, ошибающиеся смертные люди, подобные нам. Предположим, что брат из-за отсутствия бдительности не смог устоять перед искуше-

нием и вопреки своему обычному поведению совершил ошибку. Как мы должны на это реагировать? Из Библии мы знаем, что мужи, которых Бог использовал в великой и благой работе, иногда совершали серьезные грехи. Господь не оставлял их без порицания, но также не отказывался от Своих слуг. Когда они каялись, Он милостиво прощал их, являл им Свое присутствие и трудился через них. Пусть бедные, слабые смертные люди подумают о том, насколько велика их собственная нужда в Божьем сострадании и терпении, а также в сострадании и терпении их собратьев. Пусть они с осторожностью относятся к осуждению и порицанию окружающих» (Э. Уайт. Знамения времени, 25 января 1883 г.).

#### Вопросы для обсуждения:

- 1. Поразмышляйте над вышеприведенной цитатой из журнала «Знамения времени». Почему так важно, чтобы мы проявляли милость к оступившимся людям?
- 2. Подумайте о некоторых хорошо известных библейских личностях, которые впали в грех, но которых Бог смог простить и продолжал использовать. Какой важный урок содержится для нас в этих примерах?
- 3. Как мы можем поддерживать дисциплину в церкви и в то же время проявлять милость и сострадание к людям, которые впали в грех? Почему мы должны рассматривать эти две концепции дисциплину и благодать как не противоречащие друг другу?

#### Сияющий для Иисуса

Даниил Сантай — звезда, сияющая для Иисуса в Камбодже. Он говорит: «Сколько себя помню, я всегда любил Иисуса».

Отец Даниила был для него примером, который вдохновлял мальчика делиться Божьей любовью с другими.

— Когда мне было семь лет, — рассказывает Даниил, — я сказал папе, что хочу быть похожим на него и проповедовать каждый день, а он ответил: «Тебе необязательно ждать. Начинай сейчас, поделись Иисусом со своими друзьями».

Даниил согласился с отцом и начал рассказывать о Боге своим друзьям.

— Я почувствовал Божью силу через работу Святого Духа, — продолжает Даниил. — Он работает в моем сердце и помогает мне рассказывать о моей любви к Иисусу другим детям.

Даниил начал ездить со своим отцом, и пока тот рассказывал о Боге взрослым, Даниил рассказывал о Боге детям.

Затем его отец заболел. Вскоре он настолько ослаб, что уже совсем не мог ездить проповедовать. Вскоре ему пришлось уйти с работы. Однажды он собрал свою семью и сказал, что не выздоровеет. Он подбадривал их оставаться в близких отношениях с Богом и делиться любовью Божьей со всеми, кого они встречали. Он пообещал, что однажды, когда придет Иисус, они снова будут вместе. Они не хотели прощаться с отцом.

Отец Даниила умер, когда мальчику было восемь лет.

— Иногда я по нему очень сильно скучаю, — говорит Даниил, — но я верю, что увижу его на небесах. И тогда я скажу ему, что сдержал свое обещание — проповедовал другим.

Даниил со своими родными братьями, сестрами и мамой продолжали жить и служить в Камбодже. Его мать много работает, чтобы содержать своих детей и оплачивать их обучение в адвентистской школе.

Даниил помогает своей маме по дому и много читает. Он знает, что Бог призывает его быть пастором.

— Я хочу рассказывать людям об Иисусе, помогать им узнать Христа, — говорит Даниил.

Даниил помнит, как спросил отца, скоро ли придет Иисус. Его отец ответил: «Иисус придет, когда у каждого будет шанс услышать о Божьей любви». Мальчик продолжает проповедовать о любви Иисуса и о том, что Иисус умер за каждого из нас.

Наши миссионерские пожертвования поддерживают адвентистскую школу, в которой обучаются Даниил, его братья и сестры; это один из способов делиться Божьей любовью в Камбодже и по всему миру.



# Христос, закон и Евангелие

Библейские тексты для исследования:

Рим. 7:7–12; Втор. 30:15–20; Мф. 7:24–27; Деян. 10:34, 35; Ин. 15:10; Еф. 2:1.

#### Памятный стих:

«Ибо закон дан чрез Моисея; благодать же и истина произошли чрез Иисуса Христа» (Ин. 1:17).

В первом столетии до нашей эры римский поэт Лукреций написал знаменитую поэму, которая затерялась в истории и не была известна вплоть до Средних веков. Она называлась «О природе вещей». Хотя Лукреция часто называют атеистом, в своей поэме он не отрицает существования божеств, а лишь утверждает, что они не проявляют никакого интереса ни к чему человеческому.

Библия же утверждает, что есть только один Бог, и Он глубоко заинтересован во всем происходящем на земле. Проявления этой страстной заинтересованности в человечестве можно увидеть в Его законе (который призван руководить нашей жизнью) и в Его благодати (Божественном средстве нашего спасения, действующем вопреки нашему нарушению Его закона). Хотя некоторые теологи рассматривают закон и благодать как противоположности, они неразрывно связаны. Методы и действия закона и благодати могут быть разными, но вместе они открывают истину о том, что праведность должна восторжествовать над грехом. Проявления закона Бога и Его благодати являют собой могущественное свидетельство Его любви к человечеству и Его желания спасти нас для Своего вечного Царства.

#### Грех и закон

Прочитайте Рим. 7:7-12. Что говорит Павел о взаимосвязи между грехом и законом? Почему он вообще задает такой вопрос: «Неужели *от* закона грех?» (Стих 7).

Павел настолько тесно связывает закон и грех, что задает риторический вопрос: «Неужели *от* закона грех?» Ответ, конечно же, отрицательный; более того, в конце этого раздела он говорит: «Посему закон свят, и заповедь свята и праведна и добра». Слово «посему» указывает на окончание данного рассуждения: закон далек от греховности, он действительно свят и добр.

Изложенную Павлом идею можно проиллюстрировать взаимосвязью между уголовным правом и преступлением. Преступлением является только то, что обозначено таковым в законе. В одной стране вы можете сесть в тюрьму за что-то, являющееся вполне законным в другой стране. Причина же состоит в том, что в одной стране есть закон, запрещающий такой поступок, а в другой стране такого закона нет. Один и тот же поступок приводит к двум разным результатам. В чем заключается различие? — В законе.

Также очень важно помнить о том, что не всякий закон хорош и справедлив. В ранней истории Америки закон требовал возвращать беглых рабов их хозяевам. Это был закон, но его вряд ли можно назвать справедливым. Однако в случае с законом Бога нам известно, что он отражает Его любящий характер. Поэтому Павел утверждает, что этот закон свят и добр, и может ли быть по-другому?

Почему Павел, иллюстрируя данный аспект закона, приводит заповедь: «Не пожелай» (Рим. 7:7)? Почему он не использует другую заповедь, например: «Не кради»? Какой в этом смысл?

Возможно, Павел использует именно эту заповедь, а не какую-либо другую, поскольку она запрещает не очевидное. Многие люди не считают, что желание обладать чужим — зло. Убийство, воровство — да; человеку даже не нужно знать Десять заповедей, чтобы понимать это. Но зависть, желание? Павел приводит идеальный пример, чтобы показать: именно закон определяет, что есть грех. Иначе человек мог бы и не знать, что желать чужого — греховно.

понедельник, 26 мая

## Закон и Израиль (Втор. 30:15-18)

Передача закона Израилю была особым действием. Перед тем как дать закон Моисею, Бог напомнил Своему народу, что он являются «царством священников и народом святым» (Исх. 19:6). Среди всех народов земли именно Израилю Бог особым образом открыл Свой закон (Рим. 9:4). Закон должен был стать для людей не бременем, а инструментом, благодаря которому избранный народ открывал бы окружающим народам нравственные нормы, лежащие в основании Божьего правления. Израиль должен был сотрудничать с Богом в миссии всемирного евангелизма, и закон Божий должен был служить опознавательным знаком Божьих представителей.

| согласно втор. 30:15-20, какова взаимосвязь между законом и обетованиями, данными Аврааму, Исааку и Иакову? Ка |   |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|
| ким образом эти принципы применимы сегодня к нам, заклю                                                        |   |
| чившим с Господом Новый Завет? См. Мф. 7:24-27.                                                                |   |
|                                                                                                                | _ |
|                                                                                                                |   |
|                                                                                                                | - |

Бог избрал израильтян, чтобы они были Его представителями на земле. Израилю надлежало стать народом, через который другие народы мира получили бы благословения, обещанные Аврааму, Исааку и Иакову. Однако благословения никогда не посылались автоматически. Как избранный народ

Израиль должен был пребывать в согласии с волей Божьей. Моисей ясно дал понять, что жизнь и процветание будут дарованы людям только на условии исполнения ими заповедей, постановлений и законов Бога (см. Втор. 30:15, 16).

Неоднократные восстания, запятнавшие историю Израиля, показали, что этот народ не выполнил условий завета. Но мы также не должны забывать о том, что «все согрешили и лишены славы Божией» (Рим. 3:23). Ни один народ на земле не исполнил воли Божьей. Даже в недавней истории народы, считающие себя христианскими, представляют дело Божье в ложном свете, разжигая войны, предубеждения и угнетение.

Как вера и послушание связаны в вашем личном опыте? То есть что происходит с вашей верой, когда вы послушны или когда непослушны? Каким образом послушание укрепляет веру?

**вторник**, **27** мая

# Закон и народы (Деян. 10:34, 35)

| ΓJ | прочитаите деян. 10:34, 35; 17:26, 27; Рим. 1:20; 2:14.<br>главная мысль текстов? | Какова |
|----|-----------------------------------------------------------------------------------|--------|
| _  |                                                                                   |        |
|    |                                                                                   |        |

Несмотря на ошибки Израиля, Бог не оставил людей из других народов без свидетельства. Люди, не имевшие преимущества обладать Божьим писаным законом, получали Божественные вести со страниц откровений природы (*Рим. 1:20*). Божья книга природы содержит достаточно информации, чтобы направить человека к Творцу.

Бог также наделил каждого человека духовными устремлениями. Согласно апостолу Павлу, человек, ощущающий присутствие Духа Божьего, будет стремиться найти Его (Деян. 17:27). Многие люди испытывают в своей жизни пустоту, которую не могут заполнить слава, власть, деньги, секс — ничто

из предлагаемого этим миром. Эта весть ясно изложена в книге Екклесиаста. Чувство пустоты и неудовлетворенность часто ведут людей к поиску чего-то иного, превосходящего бессмысленное существование. Желание заполнить пустоту и утолить жажду души влечет их к открытой истине.

Открыта ли воля Божья через письменные источники или через природу, человек, получающий это откровение, ответственен за его претворение в жизнь. Истина есть истина независимо от того, каким образом она открыта, и, если человек подавляет ее, он испытает на себе гнев Божий (*Pum. 1:18*). Следовательно, хотя многие люди, возможно, не имеют Библии и не знают Десяти заповедей, Бог все равно спросит с них за открытую им истину. В конечном итоге все будут судимы, и критерием суда будет закон: либо закон, записанный на каменных скрижалях Самим Богом, либо (для незнающих писаного закона) закон совести, чувствительной благодаря внимательному отношению к Божьему голосу в природе.

Осознали ли вы, насколько ненадежными и неудовлетворяющими могут быть «блага» этого мира? Каким образом вы открыли для себя то, что действительно имеет значение в жизни?

**среда**, 28 мая

# Благодать и истина (Ин. 1:17)

Иоанн резюмирует историю спасения в одном стихе: «Ибо закон дан чрез Моисея; благодать же и истина произошли чрез Иисуса Христа» (Ин. 1:17). В результате греха Адама все человечество стало подверженным проклятию смерти. Это проклятие усугубляется фактом, что никто, рожденный людьми, кроме Иисуса, не свободен от греховных наклонностей. Поэтому Бог избрал народ, которому открыл Свой закон, дабы эти избранные люди были Его светом для окружающих народов. Бог дал Израилю закон не как средство спасения, а как постоянное напоминание о нужде людей в праведности.

| что мы узнаем<br>15:10; Мф. 26:39? | 0 | жизни | Иисуса | И3 | текстов: | Флп. | 2:8; | ИН. |
|------------------------------------|---|-------|--------|----|----------|------|------|-----|
|                                    |   |       |        |    |          |      |      |     |

Ослушавшись Божьего повеления, первый Адам погрузил весь мир в смятение и рабство. С другой стороны, второй Адам, Иисус, благодаря Своей послушной жизни освободил мир от рабства, принесенного первым Адамом. Живя в нашем мире, Иисус добровольно подчинил Свою волю воле Отца и принял решение не грешить. В отличие от первого Адама, принесшего в мир осуждение и неправду, Иисус принес в мир благодать и истину. Благодать и истина не заменили собой закон. Более того, Иисус показал, почему закона недостаточно для спасения. Истина, которую Он принес, заключалась в более глубоком понимании благодати.

| Согласно     | Рим. 6:2 | 3 и Еф  | . 2:8, ka | кова пр | ирода  | благодати |
|--------------|----------|---------|-----------|---------|--------|-----------|
| Иисуса? Какі | им образ | ом Иису | с обеспе  | чил люд | ям бла | годать?   |
|              |          |         |           |         |        |           |
|              |          |         |           |         |        |           |
|              |          |         |           |         |        |           |
|              |          |         |           |         |        |           |

Греческое слово, переведенное как «благодать» (харис), также может означать «дар» (харисма) и связано со словом, обозначающим «радость» (хара). Дар, который Иисус дает человечеству, есть вечная жизнь. Благодать являет себя в присутствии Христа, что дает человеку возможность стать причастником праведности, которой содействует закон. Павел утверждает: осудив грех во плоти, Иисус сделал возможным, «чтобы оправдание закона исполнилось в нас» (Рим. 8:4). Благодать не только освобождает нас от осуждения закона, но и дает нам способность соблюдать закон, к чему мы и призваны.

# Закон и Евангелие (Рим. 1:16, 17)

Независимо от того, насколько «правильна» наша жизнь, никто не может избежать постоянных напоминаний о грехе. Счастье неизбежно прерывается болезнью, смертью, бедствием. На личностном уровне ощущению духовной безопасности часто угрожают воспоминания о прошлых грехах или, что еще хуже, побуждения грешить снова.

| Как следующие<br>6:23; 7:24; Еф. 2:1. | тексты | описывают | влияние | греха? | Рим. |
|---------------------------------------|--------|-----------|---------|--------|------|
|                                       |        |           |         |        |      |

Человек, живущий во грехе, в неправде, — это просто ходячий труп, ожидающий того дня, когда последний выдох покинет его тело. Оценив состояние человека, Павел в отчаянии восклицает: «Кто избавит меня от сего тела смерти?» (Рим. 7:24). Это вопль об освобождении от неправедности. Апостол осознает, что освобождение приходит только через Иисуса (Рим. 7:25).

Это Благая весть. Она заключается в том, что мы, пребывающие в телах неправедности, можем быть покрыты праведностью Христа. Евангелие — гарантия того, что мы можем избежать осуждения закона, поскольку теперь обладаем праведностью, требуемой законом (Pum.~8:1).

Когда Павел писал христианам в Риме, историю о смерти Иисуса все еще продолжали обсуждать в империи. Слышавшие об этом были вполне уверены, что Его смерть была позорной. Люди, чьи родные и близкие были казнены на кресте, вынуждены были испытывать чувство стыда и позора всю оставшуюся жизнь. Однако Павел и бесчисленное множество христиан понимали, что «позорная» смерть Христа была самым могучим событием в земной истории. Поэтому Павел заявляет: «Ибо я не стыжусь благовествования Христова, потому что *оно* есть сила Божия ко спасению *всякому* верующему»

(Рим. 1:16, выделено автором). А сердцем этой Благой вести является великое обетование о том, что в конце последнее слово будет не за смертью и что спасенные Иисусом будут вечно жить на Новой Земле.

Многие люди считают жизнь бессмысленной, поскольку она всегда заканчивается смертью. Ведь фактически ничто, сделанное нами, с течением времени не будет иметь значения. Если все, что мы когда-либо совершали, и каждый человек, на которого мы когда-то оказали влияние, будут потеряны и забыты навеки, каков смысл жизни? Что вы можете ответить на такие рассуждения? В чем истинный смысл нашего бытия?

пятница, 30 мая

# Для дальнейшего изучения

Прочитайте в книге Э. Уайт «Евангелизм» главу «Проповедь отличительных истин» (с. 231, 232); в книге «Вера, которой я живу» главы «Действенная вера» и «Как совершенствуется вера» (с. 88, 89).

«Пусть будет ясно и просто раскрыта истина о том, что человеческие заслуги никак не могут повлиять ни на наше положение перед Богом, ни на дар Божий нам. Если бы верой и делами кто-либо мог купить дар спасения, тогда Творец был бы в долгу у творения. Возникает опасность принять ложь за истину. Если бы человек мог заслужить спасение своими делами, он находился бы в том же положении, что и католик, исполняющий епитимью. В этом случае спасение причитается по долгу и может быть заработано как плата. Если же человек не может какими-либо добрыми делами заслужить спасение, тогда оно должно дароваться исключительно по благодати, принимаемой человеком, осознающим себя грешником, ибо он принимает Иисуса и верует в Него. Благодать является исключительно безвозмездным даром, а оправдание верою бесспорным. Всякое сомнение улетучивается, едва становится ясно, что заслугами падшего человека через его добрые дела ему никогда не обрести вечную жизнь» (Э. Уайт. Вера и дела, c. 19, 20).

#### Вопросы для обсуждения:

- 1. Поразмышляйте над словами Эллен Уайт, приведенными в уроке за пятницу. Подумайте об удивительных обнадеживающих истинах, содержащихся в этих словах, актуальных даже для самого последнего грешника. Как мы можем научиться полагаться на эти обетования и жить, по-настоящему веруя в них?
- 2. Хотя Бог даровал Свои законы Израилю лично и через Моисея, Библия показывает, что Он может открывать Свою волю и тем людям, у которых нет доступа к Его писаному откровению (например: Рим. 1:20; 2:14; Деян. 17:26, 27). Если Бог действительно обращается ко всем людям, зачем нужны миссионеры и евангелисты?
- 3. В Ин. 1:17 утверждается, что благодать и истина «произошли через Иисуса Христа». Опираясь на этот текст, многие люди противопоставляют закон и благодать. Почему это неверное противопоставление? Как закон, благодать и истина действуют вместе в плане спасения, чтобы открыть нам характер Бога?
- 4. Русский писатель Федор Достоевский создал литературного героя, атеиста, который искал ответа на вопрос, почему еще больше людей не заканчивают жизнь самоубийством. Как атеисту ему было непонятно, почему люди хотят жить, если жизнь бессмысленна и в ней столько боли. Обсудите логику такого мышления.

4 СШ 02-2014 97

#### Удивительный ответ Бога

После школы я хотела поступить в университет, но мне не удалось набрать достаточно баллов, чтобы обучаться в государственном университете. Поэтому я решила устроиться на работу на неполный рабочий день и готовиться к пересдаче экзаменов.

Мои работодатели были адвентистами седьмого дня. Они посоветовали мне подать документы в университет Вэлли Вью, адвентистский университет в Гане. Мой отец сказал, что он много хорошего слышал об этом университете, поэтому я подала туда документы, и меня приняли.

Мои соседки по комнате были настоящими христианками. Я видела, как вера повлияла на их жизнь, и хотела узнать, во что верят адвентисты седьмого дня. Я задавала много вопросов о Библии, на которые они с радостью отвечали.

Во время недели духовного возрождения в институте я убедилась, что адвентисты — это не просто поклонники культа, это искренние христиане, которые исповедуют библейские истины. Я решила стать членом адвентистской Церкви.

Мои родители расстроились, узнав о моем решении, и пригрозили, что переведут меня в государственный университет. Но я попросила пастора и моих друзей молиться о том, чтобы Бог помог мне остаться в Вэлли Вью. В итоге родители согласились.

Однако у дьявола были другие способы причинить нам вред. Мой отец потерял работу и уже не мог оплачивать мою учебу. Некоторые члены моей семьи даже обвинили меня в том, что я вступила в секту и при помощи колдовства лишила отца работы. Я не спорила с ними, я просто молилась за них и за мое будущее в Вэлли Вью. Я нашла работу, а во время каникул продавала книги, чтобы оплачивать обучение. Друзья, пасторы и однокурсники помогли мне продолжить обучение.

Когда мой папа нашел работу, он вновь стал оплачивать мое обучение. Он даже предложил мне отказаться от стипендии, которую я получала, в пользу кого-то более нуждающегося.

Вся моя семья была на моем выпуске. У меня был шанс познакомить их с людьми, которые изменили мою жизнь. Папа был так рад, что учебное заведение помогло мне продолжить обучение, когда у него не было денег.

Моя семья больше не смеется над моей верой. Они внимательно слушают, когда я рассказываю о Боге другим людям. Я молюсь, чтобы родители продолжали возрастать, узнавая Бога, как это делала я во время учебы в университете Вэлли Вью.

Ваши миссионерские пожертвования поддерживают и развивают университет Вэлли Вью, у которого хорошая репутация в сфере образования и твердая духовная основа. Спасибо.

Глория Офосу-Айкинс живет в Гане, западная Африка.

# УРОК 10 31 МАЯ – 6 ИЮНЯ

# Христос, закон и заветы

Библейские тексты для исследования:

Быт. 9:12–17; 17:2–12; Гал. 3:15–28; Втор. 9:9; Евр. 10:11–18; Евр. 9:15–28.

#### Памятный стих:

«И потому Он есть Ходатай нового завета, дабы вследствие смерти Его, бывшей для искупления от преступлений, сделанных в первом завете, призванные к вечному наследию получили обетованное» (Евр. 9:15).

Божье изначальное решение спасти человечество открывалось на протяжении веков в заветах. Хотя Библия говорит о заветах во множественном числе (Рим. 9:4; Гал. 4:24; Еф. 2:12), на самом деле есть только завет благодати, в рамках которого грешникам даруется спасение не по их заслугам, а по заслугам Иисуса, которые предлагаются всем, желающим принять их верою. Множественное число заветы просто означает, что Бог осуществляет Свои спасительные цели, вновь утверждая завет различными путями, чтобы в разное время и при разных обстоятельствах отвечать на нужды Своего народа. Итак, существует только один завет — вечный завет Божьей спасающей благодати.

Сердцем этого завета является неизменная, верная любовь нашего Господа, любовь, которую Библия даже приравнивает к самим заветам (см. Втор. 7:9; 3 Цар. 8:23; Дан. 9:4). В рамках этого завета Бог призывает Свой народ повиноваться Его закону, считая его не средством спасения, а плодом спасения. Закон и благодать всегда находились в центре Божьего вечного завета.

#### воскресенье. 1 июня

# Символы завета (Быт. 9:12-17)

Завет — это соглашение между двумя сторонами, основанное на обещаниях, данных либо одной, либо обеими сторонами. Существует два основных способа вступить в завет. В первом случае обе стороны соглашаются на условия завета и дают обоюдные обещания. Такое происходит в браке, совместном бизнесе и даже при покупке имущества. Во втором случае одна сторона выступает инициатором завета, оговаривая как обещания, так и не подлежащие обсуждению условия, а вторая сторона приглашается вступить в этот завет. В качестве примеров можно привести уплату налогов или поступление в образовательное учреждение. В обоих случаях любая сторона может выйти из завета, но обычно это влечет определенные последствия. (Например, человек, не оплачивающий ипотечный кредит, лишится дома, а гражданин, отказывающийся оплачивать налоги, будет преследоваться в судебном порядке).

Обычно завет скрепляется по меньшей мере одним символом. Например, человек, покупающий дом, ставит несколько подписей на ипотечном договоре в кредитном учреждении, которое сохраняет документы на собственность и следит за тем, чтобы была выплачена вся сумма. Или: женатым людям государство выдает свидетельство о браке. Сам символ не является заветом, но свидетельствует о том, что человек связан договором.

| CI | прочитаите выт. 9:12-17 и 17:2-12. В чем разница межд<br>Імволом завета и заветом в этих случаях? В чем разница ме | • |
|----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|
|    | ду этими двумя заветами?                                                                                           |   |
| _  |                                                                                                                    | _ |
|    |                                                                                                                    | _ |
|    |                                                                                                                    |   |

В Быт. 9:9–11 сообщается: Бог заключил с творением завет о том, что Всемирного потопа больше не будет. Всякий раз, когда на небе появляется радуга, все должны вспоминать об этом

обещании. Что же касается знака обрезания, то он должен был напоминать каждому иудею о роли Его народа в благословении других народов. Один завет был заключен со всем человечеством, другой — только с израильским народом. В завете, заключенном после потопа со всем человечеством, от людей не требовалось выполнения каких-либо условий, обетование было дано независимо от их дел. Но не так обстояло дело с заветом, заключенным с Авраамом и его потомками: люди должны были выполнять свою часть договора.

понедельник, 2 июня

#### Обетования завета

Заветы основываются на обетованиях. Фактически эти два термина в определенном смысле взаимозаменяемы. Конечно, когда заключается завет, ожидается, что личность, дающая обещание (заключающая завет), в состоянии исполнить обещанное (скрепленное договором).

В ветхозаветные времена некоторые заветы относились к локальным, небольшим делам *(см., например, Быт. 31:43–54)*.

Случай с Иаковом и Лаваном свидетельствует, что заветы могут быть союзами или соглашениями, заключенными между сообществами. Памятник в Мицпе должен был служить символом союза, заключенного только между двумя кланами. Когда связанные этим союзом люди умерли, его условия утратили свое значение. Но в отличие от этого завета, заключенного между людьми, заветы, которые заключил Яхве с Ноем и Авраамом, имеют непреходящее значение.

| штабный характер завета, заключенного с Авраамом? | мас- |
|---------------------------------------------------|------|
|                                                   |      |
|                                                   |      |

В Библии описано несколько универсальных заключенных Богом заветов, в которых Он дает обетования, относящиеся ко всему человечеству. Признавая, что вся земля пострадала от потопа, Яхве обещает: Он не позволит, чтобы Его творение снова было уничтожено потопом. В случае с Авраамом Бог видел нужду людей в праведности, поэтому пообещал даровать всем народам земли благословение через семя Авраама (Быт. 22:18).

Хотя на Синае Бог заключил завет с конкретным народом, этот завет также имеет универсальное значение. Бог очень четко обозначил, что любой иноплеменник может стать частью избранного народа ( $\mathit{Ucx. 12:48, 49}$ ), а миссия Израиля заключалась в том, чтобы быть светом Евангелия миру ( $\mathit{Ucx. 19:5, 6}$ ).

Как лично вы понимаете ваши построенные на завете взаимоотношения с Богом? То есть что пообещал вам Бог и какого отклика на эти обетования Он ожидает с вашей стороны?

вторник. Зиюня

#### Скрижали завета

Кроме обетований, на которых основан завет, обычно имеются и условия, которые нужно принять прежде, чем будут исполнены обетования. Условие завета Бога с Авраамом оговорено в Быт. 17:1: «Ходи предо Мною и будь непорочен». Кроме того, этот завет включал в себя обряд обрезания всех представителей мужского пола в доме Авраама и его потомков. Когда Яхве заключал завет с Израилем, Он лично написал на каменных скрижалях условия построения взаимоотношений (Втор. 9:8–11). Эти требования, выраженные в Десяти заповедях, должны были формировать основу Божьего вечного завета со всеми людьми.

Поскольку Десять заповедей детализируют определенные условия завета, каменные скрижали с этими заповедями часто называют «скрижалями завета» (Втор. 9:9). Десять заповедей — это не полоса препятствий, созданная для того, чтобы затруднить жизнь вступивших в завет с Богом; напротив, как

выражение Божьей любви заповеди были даны ради блага вступивших в отношения завета со своим Господом.

| о́разом тексты<br>непреходящую | • | • |  |
|--------------------------------|---|---|--|
| <br>                           |   |   |  |
| <br>                           |   |   |  |

Согласно условиям Ветхого Завета, заключенного у горы Синай, израильтяне и присоединившиеся к ним иноплеменники должны были продемонстрировать верность завету, соблюдая Десять заповедей. В случае нарушения заповеди от них ожидалось принесение жертвы, если они хотели получить прощение своих грехов.

В новом завете, заключенном у горы Голгофы, от народа Божьего по-прежнему ожидается соблюдение Десяти заповедей. Однако если верующий согрешит, ему уже не нужно совершать жертвоприношение, поскольку Иисус является его достаточной и совершенной жертвой (Евр. 9:11–14). Новый завет намного лучше ветхого, ибо теперь мы верой принимаем обетования прощения, дарованные нам жертвой Иисуса. «Наша надежда только в пребывании в завете Авраама — завете благодати по вере во Христа Иисуса» (Библейский комментарий АСД, т. 6, с. 1077).

Как Божий закон может быть записан в сердце? Каким образом такое понимание отличается от восприятия Божьего закона как свода правил, которые нужно выполнять?

среда, 4 июня

# Завет и Евангелие (Евр. 9:15-22)

Нарушение определенных библейских заветов влекло за собой серьезные последствия. Яхве предупредил Авраама, что любой необрезанный мужчина будет истреблен из избранного

народа (Быт. 17:14), а на отказывающихся выполнять условия Синайского завета была направлена литания проклятий (Втор. 27:11–26). В конечном итоге нарушители условий завета будут наказаны смертью (Иез. 18:4). Это же касается и нового завета: отказывающиеся соблюдать закон Божий лишаются вечной жизни (Рим. 6:23).

| Прочитайте<br>Евангелие? | Евр. | 9:15-28. | Как | В | ЭТИХ | стихах | открывается |
|--------------------------|------|----------|-----|---|------|--------|-------------|
|                          |      |          |     |   |      |        |             |
|                          |      |          |     |   |      |        |             |

В Евр. 9:15–28 повторяется евангельское повествование, поскольку провозглашается роль Христа в исполнении обетований для верующих. Стих 15 указывает на то, что Иисус является Ходатаем нового завета; благодаря Своей смерти Он предлагает вечную жизнь тем, кто иначе наследовал бы вечную погибель.

В стихах 16 и 17 некоторые переводы Библии вместо слова «завет» используют слово «завещание», хотя здесь стоит то же греческое слово. Это подчеркивает идею смерти, смерти Иисуса ради нас. Рассматривая данный отрывок в таком контексте, мы понимаем, что он напоминает верующим: без Христа завет требует смерти каждого грешника. Однако грешник может быть покрыт и затем очищен пролитой кровью Христа и благодаря этому находиться среди «ожидающих» Его возвращения (Евр. 9:28).

«Тогда мы узнаем, что наша праведность действительно подобна запачканной одежде и что только Кровь Христа может очистить нас от скверны греха и обновить наши сердца по Его подобию» (Э. Уайт. Путь ко Христу, с. 29).

Сам Бог в лице Иисуса понес на Себе наказание за наши грехи, чтобы уберечь нас от заслуженного нами наказания. Что это говорит нам о характере Бога и почему мы можем доверять Ему независимо от обстоятельств?

# Преимущества завета (Еф. 2:6)

Во многих случаях люди могут пользоваться обетованиями завета даже до того, как выполнены все условия. Например, человек, покупающий дом, имеет возможность жить в этом доме до того, как за него полностью заплачено. Также гражданин пользуется услугами, предоставляемыми государством, еще даже до того, как начнет платить налоги. Вступившие в завет с Богом также могут пользоваться преимуществами завета до того, как обетования осуществятся в будущем.

Подумайте, например, о Десяти заповедях и о том, скольких страданий и боли люди могли бы избежать, если бы просто следовали им. Кто на личном опыте не переживал душевной боли, ставшей результатом нарушения этих заповедей? Кроме того, не всегда страдание затрагивает только нарушителя закона; часто другие, особенно самые близкие грешнику люди также страдают.

Согласно приведенным текстам, какие еще преимущества можно обрести уже теперь, находясь в отношениях завета

| с Иисусом?     |      |      |  |
|----------------|------|------|--|
| 2 Kop. 4:16-18 | <br> | <br> |  |
| 1 Ин. 5:11-13  |      |      |  |
| Флп. 1:6       |      |      |  |
| Ин. 5:24       |      |      |  |

В Евангелии от Иоанна приведены сильные слова Иисуса о том, что принимающие Его уже «перешли от смерти в жизнь» (Ин. 5:24). Верующий настолько уверен в своем спасении, что, еще пребывая на земле, может верою восседать «на небесах во Христе Иисусе» ( $E\phi$ . 2:6).

# Если бы кто-то спросил вас: «Что значит уже сейчас восседать с Иисусом на небесах?», что бы вы ответили и почему?

пятница, 6 июня

# Для дальнейшего изучения

Для получения большей информации по теме данного урока читайте в книге Э. Уайт «Дивная благодать Божия» главу «Завет благодати» (с. 131–137).

«Тот же самый завет был обновлен с Авраамом в обетовании "и благословятся в семени твоем все народы земли" (Быт. 22:18). Данное обетование указывало на Христа. Авраам понимал это и верил в прощение грехов во Христе. Эта вера вменилась ему в праведность. Завет с Авраамом также утверждал авторитет Божьего закона... Завет с Авраамом был скреплен кровью Христа и назван "вторым" или "новым" заветом, потому что кровь, которой он был скреплен, была пролита после крови первого завета... Завет благодати — не новая истина, поскольку он существовал в Божьем плане от вечности. Поэтому он назван вечным заветом... Мы можем иметь надежду, только вступив в Авраамов завет, который есть завет благодати по вере во Христа Иисуса» (Э. Уайт. Вера, которой я живу, с. 75).

#### Вопросы для обсуждения:

- 1. Что в стихах Исх. 31:16 и Ис. 56:4–6 говорится о важности субботы в контексте завета? См. также Иез. 20.
- 2. Нередко можно услышать, что ветхий завет, заключенный с Авраамом, был заветом дел в отличие от нового завета, завета благодати. Почему эта идея ошибочна? Какие библейские тексты вы можете привести относительно того, что это всегда был завет благодати, а не дел? Хотя в Еф. 1:4 нет фразы «вечный завет», каким образом эта фраза помогает нам понять, почему он так назван?
- 3. Бог пообещал, что больше никогда не погубит мир потопом. Символом этого обетования служит радуга. Если, как полагают некоторые люди, Потоп носил локальный характер, то почему это компрометирует Божье обетование?

Почему идея о том, что Потоп не был всемирным, является серьезным нападением на библейскую истину? В конце концов, посмотрите на все локальные наводнения, которые имели место после Потопа. Если Ноев потоп был лишь локальным, как воспринимать другие локальные наводнения в контексте Божьего обетования завета?

#### «Громким голосом»

У центральной церкви адвентистов седьмого дня в городе София, Болгария, была мечта записывать уроки субботней школы и проповеди и загружать их в Интернет для всех желающих. Они купили камеру и базовое оборудование для создания студии, но для нормальной работы им требовалось гораздо больше оборудования. Где взять деньги, чтобы купить все необходимое для студии? Они молились и искали, но все равно не могли запустить свой проект.

Однажды в субботу после Вечери одна болгарская пара, приехавшая из-за границы, нашла Лену и сказала ей: «Мы слышали, что у вас есть видеостудия, и мы хотим вам помочь. Что вам нужно?»

- У Лены даже перехватило дыхание. Вот это да! подумала она. Бог выполняет то, что обещал.
- Нам нужен кондиционер, чтобы защищать оборудование от жары, сказала Лена.
- Составьте список необходимого вам оборудования, ответил мужчина.

Лена и пастор передали ему список на 15 000 долларов и сказали, что они могут на свое усмотрение выбрать то, чем они могут помочь, но кондиционер нужен срочно.

Но пара согласилась купить все оборудование в этом списке, и вскоре сайт заработал в полную силу.

Весть об этом сайте быстро распространилась, и люди стали смотреть программы.

Одна пожилая женщина позвонила в церковь и сказала, что в ее церкви, в небольшом поселке Болгарии, есть группа пожилых сестер без пастора. Они знали, что у них нет другого выбора, как только закрыть церковь, поскольку сами проводить служения они не могли. Тогда сын этой женщины купил компьютер и подключил его к Интернету, чтобы сестры вместе с церковью Софии могли бы поклоняться Богу.

Теперь не только члены церкви приходят посмотреть записи в Интернете, но и с десяток гостей посещают нашу группу, — рассказывает женщина.

Один мужчина рассказал, что он работает моряком на судне. Он не был адвентистом и ничего не знал об этой церкви, но он искал какой-нибудь вдохновляющий веб-сайт, чтобы смотреть на судне. Веб-сайт, который он нашел, принадлежит церкви в Софии. Никто из тридцати членов судовой команды не является адвентистом, но им нравятся программы, и они смотрят их регулярно.

— Теперь, когда мы бываем в порту, я хожу в адвентистскую церковь, и несколько других моряков посещают служения вместе со мной, — говорит этот мужчина.

За три года работы сайта церковь видела достаточно доказательств того, как Бог использует электронные ресурсы, чтобы привести людей к Иисусу. Наши миссионерские пожертвования помогают осуществлять творческое служение по всему миру.

Лена Дюкмедзиева управляет интернет-студией в адвентистской церкви в Софии, Болгария. Смотрите на www.vvv.bg.

# УРОК 11 7-13 июня

## Апостолы и закон

Библейские тексты для исследования:

Рим. 3:31; 6:15; Деян. 10:9–14; Ин. 15:1–11; Иак. 2:1–26; Евр. 3:7–19; Иуд. 5–7.

Памятный стих:

«Посему закон свят, и заповедь свята и праведна и добра» (Рим. 7:12).

Имея столько свидетельств о том, что закон Божий не утратил своей значимости и актуальности, почему многие христиане не хотят согласиться с этим?

Во-первых, одни (как мы уже видели), рассматривая некоторые новозаветные тексты, где говорится о неправильном понимании функций закона, приходят к выводу, что проблема заключается в самом законе. В результате они начинают утверждать, что Десять заповедей необязательны для тех, кто пребывает в новом завете.

Во-вторых, другие настолько убеждены, что суббота не имеет к христианству никакого отношения, что для оправдания такой позиции начинают утверждать: все заповеди были пригвождены ко кресту вместе с Иисусом.

В-третьих, есть и такие, которые считают: девять заповедей продолжают действовать, а вот четвертая, где говорится о седьмом дне, субботе, была изменена — вместо субботы праздничным днем считается воскресенье, и этот день следует соблюдать в память о воскресении Иисуса.

Каждая из обозначенных позиций влечет за собой ряд проблем. На этой неделе мы посмотрим, как относились к закону ученики Христа, ведь если он был отменен или видоизменен после смерти Христа, апостолы обязательно знали бы что-то об этом.

#### Павел и закон

Говорят, что Павел является истинным основателем христианства. Конечно, это не так. Хотя Павел внес огромный вклад в наше богословское понимание христианской доктрины и его перу принадлежат 14 из 27 книг Нового Завета, тем не менее практически все идеи в его посланиях можно встретить и в других местах Писания. Основная причина, почему некоторые утверждают, будто Павел основал «новую» религию, кроется в неправильном понимании его учения о законе и благодати.

Причитайте следующие тексты: *Рим. 3:28; 6:14; 7:4; Гал. 3:24, 25.* Почему на первый взгляд может показаться, что эти стихи

действительно упраздняют закон?

| Пn            | очитанные                                 | р В           | Отлель             | ности            | ите           | тексты              | определе  |     |
|---------------|-------------------------------------------|---------------|--------------------|------------------|---------------|---------------------|-----------|-----|
| -             | ляют впеча                                |               |                    |                  |               |                     | -         |     |
| актуа<br>широ | льность. О<br>кого конте<br>гь, о чем на  | днак<br>кста, | о все з<br>, котор | эти сти<br>ый мы | хи яв<br>долж | вляются<br>кны учит | частью бо | лее |
|               | Изучите кон                               |               |                    | •                |               |                     |           | •   |
| 7:7           | сленные сти<br>-12 и Гал. 3:<br>нам лучше | :21. K        | ак эти             | стихи, а         | такж          | е весь ко           | ,         |     |

Те, кто не разобрался в концепции о праведности по вере, могут подумать, что Павел противоречит сам себе. На одном дыхании он утверждает, что христианин не под законом, и в

то же время этот же христианин обязан соблюдать закон. Эта проблема решается, если мы помним, что Бог требует праведности от людей, заявляющих о своих взаимоотношениях с Ним. Мерилом праведности является Его закон. Однако когда людей соизмеряют с Божьим законом, они не соответствуют этому критерию и поэтому осуждены законом. Если бы закон был средством спасения, тогда ни один человек не имел бы надежды на вечную жизнь. Надежда христиан кроется не в законе, а в Иисусе Христе, Который не только в совершенстве исполнил закон, но посредством Божьей чудодейственной силы позволяет верующим стать причастниками Его праведности (Рим. 8:3, 4). Теперь христиане могут соблюдать закон Божий со спокойной совестью, потому что Христос взял на Себя осуждение закона (Рим. 7:25–8:2). Благодать, исходящая от Христа, не освобождает нас от закона, а побуждает повиноваться ему.

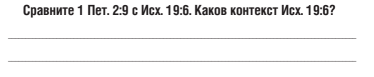
понедельник, 9 июня

## Петр и закон (1 Пет. 2:9)

Петр был одним из самых близких к Иисусу апостолов. Как один из первых избранных учеников, Петр участвовал во многих значимых событиях в служении Иисуса. В Кесарии Филипповой он заявил, что Иисус есть Мессия. Петр следовал за Спасителем до дома Каиафы в ночь, когда Иисуса арестовали и пытали. В то утро, когда воскресший Иисус явился ученикам у моря, именно Петр получил особые указания относительно служения Христу. Когда первая группа верующих собралась в день Пятидесятницы, Петр был главным проповедующим от имени этой группы. Несомненно, если бы закон был как-либо изменен, Петр знал бы об этом.

Что говорится в Деян. 10:9-14 о верности Петра иудейскому закону после вознесения Иисуса? Если Петр мыслил подобным образом в отношении законов о пище, каковы же были его взгляды на неизменность Десяти заповедей?

Петр получил это видение через несколько лет после вознесения Иисуса. В результате проповеди учеников тысячи иудеев уже приняли Иисуса как Мессию. На основании библейского повествования нельзя сделать вывод, что христианская весть включала в себя наставления об упразднении закона. Случай, описанный в Деян. 10, ярко свидетельствует о том, что первые христиане полностью отождествляли себя со своими иудейскими корнями.



Когда Петр обратился к своим слушателям как к «роду избранному, царственному священству», они сразу же должны были вспомнить о получении закона на Синае. Как потомственные израильтяне они должны были соблюдать условия завета, ясно выраженные в законе Божьем. Поэтому сразу же после напоминания людям об их статусе Петр увещевает их жить праведной жизнью (1 Пет. 2:11, 12). Он также предостерегает своих слушателей, чтобы они остерегались лжеучителей, проповедующих «евангелие», свободное от закона (2 Пет. 2:21; 3:2).

Вспомните, как нехорошо поступил Петр, отрекшись от Христа, но какая благодать была проявлена к нему! Как мы можем научиться (1) проявлять подобную благодать к окружающим и (2) принимать ее, когда сами допускаем ошибки?

вторник, 10 июня

#### Иоанн и закон

Иоанн идет вторым после Павла по количеству написанных книг в Новом Завете. Он написал Евангелие, три послания и книгу Откровение. Как и Петр, он был среди первых избранных Иисусом учеников, у него также были особые взаимоот-

ношения с Иисусом. По причине его близости к Иисусу его также называют любимым учеником Христа. Судя по последнему тексту его Евангелия (Ин. 21:25), Иоанну было многое известно о деятельности Иисуса. Несомненно, такой близкий к Иисусу человек, как Иоанн, знал бы о том, что Иисус отменил закон Божий, если бы это было так.

| Прочитайте Ин. 15:1-11 и 1 Ин. 2:3-6. Что эти стихи говоря нам о том, как мы должны относиться к Божьим заповедям? | Γ |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|
|                                                                                                                    | - |

Ближе к концу Своей земной жизни Иисус засвидетельствовал ученикам о том, что Он был верен заповедям Отца и потому пребывает в Его любви (Ин. 15:10). Иисус не считал заповеди препятствием, от которого нужно избавиться; напротив, Он считал их руководством для построения взаимоотношений любви с Богом и окружающими людьми. Когда Иоанн, возлюбленный ученик, напоминает христианам об их обязательствах перед Богом, он использует в Евангелии тот же язык любви и единства, что и Иисус. Фактически Иоанн понимал, что любовь всегда была сутью закона (см. 1 Ин. 5:3; 2 Ин. 6). Человек не может утверждать, что соблюдает закон, если не относится с любовью к Богу и окружающим людям.

«Закон Божий требует, чтобы мы любили наших ближних, как самих себя. Поэтому вся сила и деятельность разума должны быть направлены к цели — делать как можно больше добра... Как приятно Подателю, когда человек хранит царские дары души, чтобы они были могущественным свидетельством для окружающих! Они являются связующим звеном между Богом и человеком, открывая Дух Христа и характеристики небес. Сила святости видимая, но не выставляемая напоказ, говорит более красноречиво, чем самые талантливые проповеди. Она говорит о Боге и открывает людям их долг более могущественно, чем это могут сделать слова» (Э. Уайт. Изданные рукописи, т. 20, с. 138).

Каков ваш личный опыт в отношении связи между законом и любовью? То есть как на личном практическом уровне любовь выражается через послушание Божьему закону?

среда, 11 июня

#### Иаков и закон

«Не они ли бесславят доброе имя, которым вы называетесь? Если вы исполняете закон царский, по Писанию: "возлюби ближнего твоего, как себя самого", — хорошо делаете. Но если поступаете с лицеприятием, то грех делаете и перед законом оказываетесь преступниками» (Vак. 2:7-9).

Иакову приписывают авторство только одной книги в Новом Завете. Хотя сам автор не уточняет, каким именно Иаковом он является, общепринятое мнение заключается в том, что автор этого послания — Иаков, брат Иисуса. Возможно, сначала он скептически относился к мессианству Иисуса (Ин. 7:5), но со временем Иаков стал влиятельным руководителем новозаветной Церкви (Деян. 15:13; Гал. 1:19; 2:9). Опять-таки, если бы Иисус собирался отменить Божественный закон, об этом непременно знал бы Его брат.

| Прочитайте Иак. 2:1-26. Какова основная весть главы? Поче му Иаков, суммируя закон в стихах 8 и 9, сразу же начинает го ворить о соблюдении всех заповедей? Как в этих стихах пока зана связь между любовью и послушанием Божьему закону? |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                                                                                                                                                                           |
|                                                                                                                                                                                                                                           |
|                                                                                                                                                                                                                                           |
|                                                                                                                                                                                                                                           |

Неправильно понимая учение Павла о законе, некоторые утверждают, что Иаков и Павел противоречат друг другу относительно роли закона. Главный момент разногласия— значение дел в вопросе спасения. Павел заявляет, что мы спаса-

емся по благодати через веру, независимо от дел (*Еф. 2:8, 9*), а Иаков подчеркивает, что «вера без дел мертва» (*Иак. 2:26*). Однако эти утверждения не противоречат друг другу; Иаков просто акцентирует то, о чем множество раз говорил Павел: благодать не упраздняет закон. Как и Павел (*см. Рим. 13:9*), Иаков вполне понимает, что сущностью Божьего закона является любовь (*см. Иак. 2:8*). Никто не может утверждать, что любит Бога и ближнего, если не соблюдает Божьих заповедей.

четверг, 12 июня

## Иуда и закон

Послание Иуды — одна из самых коротких книг Нового Завета. Считается, что ее написал другой брат Иисуса. Называя себя рабом Иисуса Христа, автор также сообщает, что является братом Иакова. Поскольку Матфей упоминает Иакова и Иуду как двух из четырех братьев Иисуса (*Мф. 13:55*), богословы считают, что Иуда, написавший это короткое послание, был братом Спасителя. Как и все другие библейские авторы, о которых мы говорим в этом уроке, Иуда также знал бы, если бы Иисус отменил закон.

Хотя Иуда не ссылается ни на закон, ни на заповеди, его послание в целом говорит о верности Богу и последствиях нарушения Его закона.

| Прочитайте Иуд. 4. Как эти слова связаны со всей нашей то |  |  |  |  |  |  |
|-----------------------------------------------------------|--|--|--|--|--|--|
| мой?_                                                     |  |  |  |  |  |  |
|                                                           |  |  |  |  |  |  |
|                                                           |  |  |  |  |  |  |
|                                                           |  |  |  |  |  |  |
|                                                           |  |  |  |  |  |  |

Само упоминание благодати подразумевает существование закона, потому что в ней не было бы нужды, если бы не было греха (*Рим. 5:18–6:15*). Учение этих лжеучителей было настолько ужасно, что Иуда расценивает его как отвержение Самого Господа.

| Как тексты Евр. 3:7-19 помогают пролить свет на стихи Иуд.   |
|--------------------------------------------------------------|
| 5-7? Как оба отрывка, взятые вместе, свидетельствуют о взаи- |
| мосвязи между послушанием и верой?                           |
|                                                              |
|                                                              |

В своей дипломатической манере Иуда напоминает читателям об опыте израильтян, освобожденных из египетского рабства. Бог явил им Свою силу и даже дал закон, но, проявив неверность, они столкнулись с ужасными последствиями разделения с Ним. Иуда вполне определенно дает понять, что люди могут отпасть, и таковые предстанут на суд. Он ясно выражает истину, которая так же ясно выражена во всем Писании: все, заявляющие о своей вере, должны с готовностью проявлять эту веру в жизни послушания.

Прочитайте послание Иуды. Помимо всех серьезных предостережений, какие обетования вы можете найти для себя в этой книге?

пятница, 13 июня

## Для дальнейшего изучения

Прочитайте статью Э. Уайт «Закон в христианскую эпоху», Знамения времени, 5 августа 1886 г.

«Почему апостолы учили покаянию перед Богом? Потому что грешник разрушил взаимоотношения с Отцом. Грешник нарушил закон; он должен увидеть свой грех и покаяться. Что он должен делать дальше? Взирать на Иисуса, ибо только Его кровь может очистить от всякого греха. Вера во Христа необходима, поскольку закон не обладает спасающим свойством. закон осуждает, но не может простить нарушителя. Грешник должен полагаться на заслуги крови Христа. "Разве прибегнет к защите Моей и заключит мир со Мною? — говорит наш милостивый Искупитель. — Тогда пусть заключит мир со Мною" [Ис. 27:5]. Наш Господь провозгласил, что больше любит тот,

кому больше прощено; а в прощении будет испытывать нужду только тот, кто видит себя таким, каков он есть на самом деле, — испорченным грехом, нарушителем Божьего святого закона. Тот, кто полностью осознает святые требования закона, наиболее ясно увидит тяжесть своих грехов и почувствует, что ему действительно много прощено» (Э. Уайт. Знамения времени, 5 августа 1886 г.).

#### Вопросы для обсуждения:

- 1. Внимательно прочитайте приведенную выше цитату Эллен Уайт. Каким образом она проливает свет на библейское учение, исследуемое нами в текущем квартале? Что означает выражение: «Грешник должен полагаться на заслуги крови Христа»?
- 2. Поразмышляйте над предостережением, записанным в Иуд. 4. Если люди провозглашают Божью благодать, они, очевидно, являются верующими людьми. Однако Иуда говорит, что они отвергаются Господа. Каким серьезным предупреждением это является для тех, кто утверждает, что Божья благодать отменила закон? От чего на самом деле пытаются избавиться люди, утверждая, что закон отменен?
- 3. Как отрицание закона или даже одной из заповедей играет на руку сатане, который стремится низвергнуть закон Божий?

#### Миссия выполнима

Сестра Хаянг ехала в поезде, когда одной женщине потребовалась срочная медицинская помощь. Другая женщина поторопилась помочь больной, молясь и призывая: «Тебе нужно поверить в Бога». Слова женщины оставались в голове у сестры Хаянг даже после того, когда она вышла из поезда.

Она искала христианскую церковь и нашла молитвенный дом. Там она узнала Иисуса и обрела мир и радость, которую никогда прежде не испытывала. Но молитвенный дом располагался далеко от ее дома, поэтому рядом со своим домом она организовала домашнюю церковь и приглашала людей поклоняться там. Она стала очень ревностной, делясь Божьей любовью с другими.

Затем она встретила адвентистов седьмого дня, которые показали ей в Библии, что седьмой день — это суббота, а не воскресенье. Она читала библейские тексты снова и снова, пока не убедилась в том, что именно суббота была святым Божьим днем.

Сестра Хаянг рассказала братьям и сестрам, а также друзьям о своем открытии. Один за другим они присоединялись к ней в соблюдении субботы. Сестра Хаянг попросила адвентистскую церковь в соседнем городе прислать им учителя. У них было несколько Библий, но ни одного сборника гимнов, поэтому они распечатывали библейские тексты и гимны для пения.

Маленькая группа верующих быстро росла и уже не вмещалась в доме. Они организовали несколько групп и продолжали расти. В течение трех лет под руководством сестры Хаянг было организовано пять церквей и несколько домашних групп.

Правительство приказало сестре Хаянг прекратить религиозные встречи. День за днем она и другие верующие ходили в офис управления по делам религии, просили и мысленно молились о том, чтобы им было разрешено собираться вместе и поклоняться Богу. В конце концов губернатор позволил им построить церковь.

Верующие со всей области собрались, чтобы помочь в строительстве церкви. И через три месяца церковь была построена. В течение двух лет адвентисты построили более пяти церквей с численностью от 50 до 500 человек.

Сегодня сестра Хаянг возглавляет отдел по обучению рядовых членов церкви в том районе. Девять церквей, девять домашних групп и 800 членов церкви уверены, что необходимо продолжать обучать лидеров и евангелистов среди рядовых членов церкви, которые могли бы благовествовать окружающим их людям и приводить их к Иисусу.

— Именно так мы растем, — говорит она. — Они нуждаются, но не знают, что Иисус может восполнить все их нужды. Мы должны сказать им об этом.

Пожалуйста, молитесь за верующих в Китае и по всему миру и продолжайте жертвовать, чтобы миссия стала выполнимой.

Хаянг делится Божьей любовью с людьми в северном Китае.

## УРОК 12 14-20 ИЮНЯ

# Церковь Христа и закон

Библейские тексты для исследования:

Быт. 2:16–3:7; Быт. 6; Быт. 12; Втор.7:6–12; Гал. 3:6–16; Откр. 12:17; 14:6–12.

#### Памятный стих:

«Здесь терпение святых, соблюдающих заповеди Божии и веру в Иисуса» (Откр. 14:12).

В эстафетном беге команда обычно состоит из четырех бегунов. Члены команды, возможно, когда-то соревновались друг с другом, но сейчас находятся в одной команде, поэтому им необходимо научиться думать, как один человек. В самом забеге длина пути разделяется на равные отрезки между всеми бегунами. В одно время может бежать только один член команды — тот, кто держит эстафетную палочку. Эстафетная палочка ловко переходит от одного члена команды к другому, пока забег не будет окончен. В определенном смысле эстафетная палочка является символом единства членов команды.

Церковь Божья в чем-то похожа на эстафетную команду. Начиная от Адама в Едемском саду, эстафетная палочка передавалась из периода в период истории спасения: от Адама — к Ною, от Ноя — к Аврааму, от Синая — к новозаветной Церкви, от реформаторов — к провозглашающим сегодня трехангельскую весть.

Символом целостности Церкви Бога является Его закон, который после грехопадения всегда должен соединяться с Божьей спасающей благодатью. Вместе они составляют сущность Евангелия.

Урок этой недели прослеживает непрерывность закона и благодати в Церкви Божьей в продолжение всех веков.

## От Адама к Ною

В определенном смысле мы можем говорить о «Церкви Христа» только начиная с новозаветной эры, когда верующие впервые стали свидетелями жизни, смерти и воскресения Иисуса. Однако мы можем увидеть Церковь Христа в более широком контексте. По-гречески церковь — экклэсиа. Заимствованное из секулярного мира, это слово обозначает тех, которые были «вызваны». В каждом поколении Бог «вызывал» людей, которые исполняли Его волю, являя в своей жизни веру, доверие, любовь и послушание.

| Прочитайте Быт. 2:16-3:7. Какое испытание был | о дано Ада- |
|-----------------------------------------------|-------------|
| му и Еве? Почему совершенным существам понад  | обилась та- |
| кая проверка?                                 |             |
|                                               |             |
|                                               |             |

Адам и Ева были созданы нравственно свободными личностями, чтобы обладать способностью любить. Они должны были иметь возможность и свободу поступить неправильно, даже несмотря на то, что для этого у них не было причины. Испытание с деревом познания добра и зла носило нравственный характер: каким образом они используют дарованную им Богом нравственную свободу? Мы знаем ответ на этот вопрос.

Центром нравственности является Божий закон, который дает определение добру и злу (заметьте, что дерево названо «деревом познания добра и зла»). Какова была бы цель закона, запрещающего лгать, красть и убивать, если бы люди в принципе были неспособны ни на один из этих поступков? Закон был бы бессмысленным в мире существ-автоматов, способных творить только добро. Однако Бог решил создать нас по-другому, ибо хотел, чтобы мы могли любить по-настоящему.

Хотя после грехопадения Адам и Ева должны были «передавать эстафетную палочку» следующим поколениям, уровень человеческой нравственности быстро опускался. Из их первых двух сыновей только Авель решил присоединиться к Божьей Церкви, в то время как Каином овладел дух зависти, лжи, убийства и неуважения к родителям. Все шло от плохого к худшему, пока зло не затмило добро. Ко времени Потопа только Ной и его семья могли поистине называться членами Христовой Церкви.

Сколько раз за последние 24 часа вы принимали нравственные решения, используя свободу, дарованную человечеству в Едеме? Какие это были решения и насколько они соответствовали Божьему нравственному закону?

понедельник, 16 июня

## От Ноя к Аврааму (Быт. 6:5-9)

Мир, в котором родился Ной, был чрезвычайно развращен. Продолжительность жизни людей достигала почти тысячи лет, и зло настолько проникло в общество, что «раскаялся Господь, что создал человека на земле, и восскорбел в сердце Своем» (Быт. 6:6)

#### Прочитайте Быт. 6 и ответьте на предложенные вопросы:

| 1. Бог «раскаялся», что создал человека. Как понять это вы<br>ражение? Почему оно <i>не</i> значит, что Бог не знал о том, что про |                                    |  |  |  |  |  |  |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------|--|--|--|--|--|--|
| •                                                                                                                                  | <b>йдет?</b> (См. Втор. 31:15–17). |  |  |  |  |  |  |
|                                                                                                                                    |                                    |  |  |  |  |  |  |
|                                                                                                                                    |                                    |  |  |  |  |  |  |

2. В тексте Быт. 6:2 сказано: «Тогда сыны Божии увидели дочерей человеческих, что они красивы, и брали их себе в жены, какую кто избрал». Эллен Уайт объясняет: это означает, что верные мужи женились на неверных женщинах. Какие уроки

| мы можем почерпнуть из Быт. 6 относительно взаимоотноше-<br>ний Церкви и мира?                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 3. Какими делами люди гневили Бога и какое отношение эти<br>дела имеют к Его закону?                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 4. Подумайте над описанием жизни Ноя в Быт. 6. Что сообщает о нем глава и как помогает нам понять, каким человеком был Ной, особенно в контексте столь развращенного мира? В то же время почему Ной нуждался в «благодати пред очами Господа» (ст. 8)? Что это говорит нам о взаимосвязи между Божьим законом и верой, существовавшей уже тогда? |

вторник. 17 июня

## От Авраама к Моисею

После потопа на Ноя и его сыновей легла ответственность за то, чтобы передавать волю Божью своим потомкам. Семья Ноя знала, что глобальное разрушение постигло мир в результате нежелания людей повиноваться Божьему закону и что, испытав на себе Божью благодать, они должны способствовать воспитанию более духовного поколения. К сожалению, вскоре после потопа жители земли вновь восстали против Бога (Быт. 11:1-9). «Многие из них отрицали существование Бога и считали, что потоп был вызван чисто природными причинами. Другие верили в Высшее Существо и считали, что Оно и уничтожило древний мир, и, подобно Каину, восстали против Него» (Э. Уайт. Патриархи и пророки, с. 119).

|                              | также сообщают нам о взаимо- |
|------------------------------|------------------------------|
| действии закона и благодати? |                              |
|                              |                              |
|                              |                              |
|                              |                              |

Бог призвал Авраама, потомка Сима, и заключил с ним завет благословения (Быт. 12:1-3). Библия не указывает причин, по которым был призван Авраам. Он не представлен как обладатель таких же характеристик, как Ной. Фактически вскоре после призвания он проявил малодушие и солгал (Быт. 12:11-13), нарушив Божий закон. Тем не менее Авраам был человеком истинной веры, и по Божьей благодати эта вера была вменена ему в праведность (Быт. 15:6). Хотя он не был совершенным, однако охотно слушал голос Божий, даже если это означало довериться Богу в том, что с человеческой точки зрения кажется невозможным.

Не только Авраам был готов слушать голос Бога и повиноваться Его заповедям. Фараон, два Авимелеха и Иосиф прекрасно понимали, что Бог не одобряет прелюбодеяние и ложь. Второй Авимелех даже упрекнул Исаака, что тот подвергал его людей искушению (Быт. 26:10). Когда Бог избрал Авраама для особой цели, среди разных народов тоже были люди, боящиеся Его. Более того, после того как Авраам со своими воинами поразил Кедорлаомера и его союзников, Авраам получил благословение от царя Мелхиседека, «он был священник Бога Всевышнего» (Быт. 14:18). Это еще одно свидетельство, что в то время, даже до служения Моисея, в мире существовало познание о Боге.

среда, 18 июня

## От Моисея к Иисусу

Хотя найденные в Египте и Месопотамии кодексы древних законов также свидетельствуют, что знание содержащихся в Божьем законе принципов и правил было широко распро-

странено, тем не менее ни один из них не является полным. Фактически многие из этих кодексов содержат законы, поощряющие идолопоклонство и другие практики, осужденные позже Богом. Поэтому Бог избрал народ, который должен был стать служителем Его истинного закона. Этим народом стала еврейская нация, потомки Авраама и наследники обетования завета, данного ему многими веками ранее. Полное исполнение это обетование обрело только в Иисусе.

| Прочитайте Втор. 7:6-12. Как этот отрывок раскрывает тенную взаимосвязь между законом и благодатью? |  |  |  |  |  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|--|--|
|                                                                                                     |  |  |  |  |  |
|                                                                                                     |  |  |  |  |  |

Когда Бог избрал израильтян быть хранителями Его закона, Он знал, что они были несовершенными людьми. Но, несмотря на это, Он поручил им возвещать Его волю другим несовершенным людям. Само предназначение быть «царством священников и народом святым» (Исх. 19:6) говорит о том, что Израиль должен был стать Божьим посредником, священством для всего мира. Он был избран, чтобы возвещать Божью волю народам, пребывающим во тьме. И, несмотря на ошибки Израиля, его неудачи, а порой даже открытые восстания, именно среди этого народа родился, жил, совершал служение, умер и воскрес Мессия (Христос), исполнив обетование завета, данное Аврааму многими веками ранее.

| Трочитайте Гал. 3<br>іам лучше понять |      |      |
|---------------------------------------|------|------|
| <br>                                  | <br> | <br> |
| <br>                                  | <br> | <br> |

Хотя многие в древнем Израиле считали, что слово *семя* (в единственном числе) относится к Израилю как к единому целому, Павел здесь представляет Самого Иисуса как истинное

и полное исполнение обетования завета. Поэтому само Евангелие с его четкими акцентами как на законе, так и на благодати наиболее полно являет и раскрывает сущность завета.

Подумайте обо всех долгих веках, прошедших со времен Авраама (когда ему впервые было дано обетование завета) до времени Христа. Что это говорит нам о необходимости проявлять терпение в вопросах доверия Богу?

четверг. 19 июня

## От Иисуса к Остатку

Начиная с Едема, Церковь Божья всегда состояла из людей, склонных ошибаться. Сама организация, предназначенная для свидетельства о Божьей праведности, нуждалась в этой же праведности. По мере того как «эстафетная палочка» передавалась из поколения в поколение, ни один «бегун» не оказался достаточно достойным, чтобы пересечь финишную черту. Никто из получивших закон не был способен достичь его уровня праведности. В своем поиске Божьего одобрения человечество, казалось, попало в круговорот тщетности.

Однако когда казалось, что нет никакой надежды, Бог послал Своего Сына «принять эстафетную палочку». Второй Адам, безгрешный Иисус, пришел на эту землю и, благодаря неизменной преданности Своему Отцу, смог пройти путем послушания до самого креста. Своим воскресением Иисус пересек финишную черту, ибо Он разорвал оковы смерти. Теперь посредством силы Святого Духа воскресший Христос делится Своей праведностью с каждым верующим. Эта весть, будучи всегда центром обетования завета, наиболее ясно была понята после того, как Иисус завершил Свое земное служение и зародилась новозаветная Церковь.

К сожалению, христианская церковь, несмотря на весь полученный свет, временами проявляла меньше верности завету, чем древний Израиль, и вскоре почти везде произошло глубокое отступничество. Реформация, начавшаяся в XVI веке, стала менять эту тенденцию. Но даже она спотыкалась, и в христианском мире осталось много ложных доктрин

и учений, включая (как мы увидели) и неправильные взгляды на роль и цель закона в жизни новозаветного христианства. Бог должен был вызвать Остаток для восстановления многих утраченных истин.

| закон і | • | следней ве | <ol> <li>Как эти стихи раскрывают<br/>ней вести предостережения</li> </ol> |  |  |
|---------|---|------------|----------------------------------------------------------------------------|--|--|
|         |   |            |                                                                            |  |  |
|         |   |            |                                                                            |  |  |

Как мы увидели, соблюдение Божьих заповедей является назначенным Богом путем проявления истинной любви. Однако как мы можем формально соблюдать эти заповеди, но не проявлять в действительности той любви, которая от нас ожидается? Почему мы не можем по-настоящему соблюдать заповеди, не проявляя любви?

пятница, 20 июня

## Для дальнейшего изучения

«Три ангела из 14-й главы Откровения символически изображают народ, принимающий свет Божьих вестей и идущий вперед в качестве Его представителей возвещать предостережение по всей земле. Христос провозглашает Своим последователям: "Вы — свет мира" (Мф. 5:14). Каждой душе, принимающей Иисуса, Голгофский крест говорит: Смотрите, какая цена души! "Идите по всему миру и проповедуйте Евангелие всей твари" (Мк. 16:15). Ничто не должно помешать этому самому важному делу для нашего времени, ибо оно такое же далеко идущее, как вечность. Любовь, которую Иисус явил к человеческим душам в принесенной Им жертве ради их искупления, должна побуждать к действию всех Его последователей» (Э.Уайт. Свидетельства для Церкви, т. 5, с. 455, 456).

«Тема величайшей важности — весть третьего ангела, охватывающая вести первого и второго ангелов. Все должны понимать истины, содержащиеся в этих посланиях, и следовать им в своей повседневной жизни, ибо это жизненно важно для спасения. Нам необходимо ревностно, в молитвенном духе вникать в них, чтобы понять эти великие истины; и наша способность учиться и постигать будет испытана в наивысшей мере» (Э. Уайт. Евангелизм, с. 196).

#### Вопросы для обсуждения:

- 1. Текст Откр. 12:17 описывает Остаток как людей, соблюдающих Божьи заповеди и имеющих свидетельство Иисуса Христа. Какова особая цель адвентистской церкви в мире, где есть сотни других христианских церквей, соблюдающих субботу? Что мы провозглашаем и чему учим в отличие от этих церквей?
- 2. Прочитайте Рим. 4:3; Гал. 3:6 и Иак. 2:23 в их непосредственном контексте. Как эти стихи помогают нам понимать спасение по вере?
- 3. Обратите внимание, что в первой ангельской вести, которая начинается с «вечного Евангелия», провозглашается: «Наступил час суда». Итак, в трехангельской вести прямо или косвенно упоминаются Евангелие, закон и суд. Как мы понимаем роль закона и благодати на суде? Как все эти понятия связаны между собой?

#### Не стыдись

— Если ты станешь членом этой церкви, ты больше у меня жить не будешь, — решительно сказала мне тетя.

После смерти родителей мы с братом жили у тети. Она отправила нас учиться в адвентистскую школу, поэтому мы получали христианское образование. Но она не ожидала, что я стану адвентистом. Я пытался объяснить ей, что следовал Божьему повелению. Но она ответила:

— Пока ты живешь в моем доме — нет!

Когда я рассказал об этом наставнику, он ответил:

- Выбор следовать за Иисусом должен быть твоим личным решением.
- Я спросил, что он думает о тайном крещении. Что если тетя не узнает об этом? Но мой учитель мягко сказал:
- Крещение провозглашает всему миру о твоем решении следовать за Иисусом, а о чем скажет тайное крещение? О том, что ты стыдишься своей веры?

Он был прав. Я понял, что не должен ничего бояться. Тем же вечером я открыто сказал тете о своем решении принять крещение и стать частью Церкви адвентистов седьмого дня.

Мое крещение было радостным событием. Но когда я вернулся домой после церкви, тетя спросила меня:

- Ты принял крещение?
- Да, ответил я, надеясь, что ее сердце смягчилось.
- Тогда почему ты пришел сюда? спросила она.

В понедельник я попросил совета у директора школы. Приближались экзамены, и я должен был сосредоточиться на учебе. Директор договорился о том, чтобы я остался в общежитии школы, поэтому я благополучно закончил учебный год и сдал экзамены. Но когда школа закончилась, мне снова негде было жить.

Я остановился у своих друзей на некоторое время, пока искал решение проблемы. Пастор решил поговорить с моей тетей, но она не желала слушать. Тетя обвинила пастора во всем.

— Убирайтесь из моего дома! Оба! — кричала она.

Пастор со своей женой приютили меня у себя дома. Какое благословение! Они показали мне, насколько велика Божья любовь. Я так рад, что решил следовать за Иисусом и принял крещение. Было время, когда у меня возникали трудности, но это того стоило. Я молюсь, чтобы Иисус вошел в жизнь моей тети и моего брата и они обрели то же счастье, что и я.

Я благодарен адвентистской школе, где научился любить Иисуса и повиноваться Ему. Ваши миссионерские пожертвования каждый день изменяют тысячи жизней. Спасибо!

Кристин Мукахирва живет в Руанде.

# УРОК 13 21-27 ИЮНЯ

# Царство Христа и закон

Библейские тексты для исследования:

Мф. 4:8, 9; Дан. 2:44; 1 Пет. 2:11; 1 Кор. 6:9–11; Откр. 22:14, 15; 1 Кор. 15:26.

#### Памятный стих:

«Но вот завет, который Я заключу с домом Израилевым после тех дней, говорит Господь: вложу закон Мой во внутренность их, и на сердцах их напишу его, и буду им Богом, а они будут Моим народом» (Иер. 31:33).

В 2011 году умер Стив Джобс, основатель фирмы «Apple». Ему было 56 лет. Несколькими годами раньше, после обострения онкологического заболевания, Джобс назвал смерть «единственно наилучшим изобретением жизни», поскольку она заставляет нас добиваться наилучших результатов. Другими словами, поскольку наше время так ограничено, мы должны изо всех сил стремиться к успеху.

Однако Джобс кое-что перепутал. То, что заставило его добиваться великих целей в этом мире (смерть или, по крайней мере, ее неизбежность), должно было показать: не стоит пускать слишком глубокие корни здесь, на земле, корни в то, что всегда оказывается мелким и недолговечным. Конечно, Джобс многого достиг, но в сравнении с миллионами лет, в сравнении с вечностью какой это имеет смысл?

Мы знаем: этот мир и все, что в нем есть, будут уничтожены. Но Бог установит новое, вечное Царство, где уже никогда не будет греха и смерти — результатов нарушения Божьего закона.

На этой неделе мы будем размышлять о Божьем вечном Царстве и о том, какое отношение имеет к нему закон.

5 СШ 02-2014 129

## Царство Божье

Когда Бог создал первых людей, Он дал им власть над всем творением на земле. Адам должен был править миром. Однако, нарушив закон Божий, он лишился права на владычество землей, и это право перешло к врагу человечества — сатане. Когда во времена патриархов представители разных миров собрались перед Богом, «делегатом» от планеты Земля был сатана ( $Nos\ 1:6$ ).

| Прочитайте Еф. 2:2; 2 Кор. 4:4; Мф. 4:8, 9. Что приведенны тексты сообщают о власти сатаны в нашем мире? |  |  | ные  |  |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|------|--|
|                                                                                                          |  |  |      |  |
|                                                                                                          |  |  | <br> |  |

То, что произошло в пустыне во время искушения Христа, многое прояснило. Сатана предложил Иисусу господство над всеми земными царствами на условии, если Иисус падет и поклонится ему (Мф. 4:8, 9; см. также Лк. 4:5–7). Иисус пришел, чтобы отнять у сатаны наш мир, но мог сделать это только ценой Своей жизни. Каким сильным было искушение, когда сатана предлагал отдать Ему мир! Однако, поклонившись сатане, Иисус попал бы в ту же западню, что и Адам, и, следовательно, также был бы виновен в нарушении закона Своего Отца. Если бы Он это сделал, план спасения не состоялся бы, и мы погибли бы в своих грехах.

Конечно, мы знаем, что Иисус вышел из той схватки победителем. Его победа содержит для нас гарантию и обетование — жизнь в вечном Божьем Царстве. Это Царство представлено в Дан. 2 камнем, оторвавшимся без содействия человеческих рук и разрушившим все царства мира. Затем «Бог небесный воздвигнет царство, которое вовеки не разрушится, и царство это не будет передано другому народу; оно сокрушит и разрушит все царства, а само будет стоять вечно» (Дан. 2:44). Все царства, изображенные в Дан. 2, исполнили все предсказанное о них, включая постоянное отсутствие единства в Европе, что символически представлено железом и глиной, из которых состоят пальцы на ногах истукана. Как эти удивительные факты могут помочь нам доверять обетованию о последнем Царстве, которое будет стоять вечно?

понедельник, 23 июня

## Граждане Царства

В большинстве случаев люди, переехавшие из одной страны в другую, должны отказаться от гражданства своей родины, если хотят стать гражданами другой страны. Однако некоторые государства позволяют человеку иметь двойное гражданство, то есть соблюдать верность в отношении обоих государств.

Однако в великой борьбе нет такого понятия, как двойное гражданство. Мы либо на одной стороне, либо на другой. Царство зла в течение тысячелетий сражается против Царства праведности, и человек не может одновременно присягать на верность обоим. Мы все должны сделать выбор, какому царству будем верны.

| Прочитайте 1 Пет. 2:11; Евр. 11:13; Еф. 2:12; Кол. 1:13; Втор. |
|----------------------------------------------------------------|
| 30:19; Мф. 6:24. Что говорят нам эти тексты о невозможности    |
| «двойного гражданства» в великой борьбе между Христом и са-    |
| таной? Какую роль играет соблюдение закона в определении       |
| нашего истинного гражданства? См. Откр. 14:12.                 |
|                                                                |
|                                                                |
|                                                                |
|                                                                |
|                                                                |
|                                                                |
|                                                                |

Когда люди принимают решение следовать за Христом, это означает, что они поворачиваются спиной к царству дьявола. Теперь они принадлежат другому государству — Царству

Господа Иисуса Христа и, следовательно, живут по Его правилам, по Его закону, а не по правилам дьявола. Однако дьявол не приветствует такого послушания людей и старается вернуть их обратно. Зачастую такое решение не приветствуют и люди, которые склонны не доверять «странникам и пришельцам» в своей среде. Однако, невзирая на все трудности, у Бога есть народ, который хранит верность Ему, а не князю этого мира (Ин. 12:31).

Часто иностранцы выделяются среди местных жителей, поскольку отличаются от них. А как должны выделяться мы, адвентисты седьмого дня, ведь мы тоже «странники и пришельцы»? Или это не так?

вторник. 24 июня

## Вера и закон

Основная тема Писания проста: Бог есть любовь. Любовь Бога наиболее ярко проявляется в Его благодати. Своей безграничной силой Господь мог бы с легкостью стереть человечество с лица земли, но Он предпочел проявить терпение и всем даровать возможность испытать полноту жизни в Его вечном Царстве. Более того, Его любовь явлена в цене, которую Он сам уплатил на кресте.

Любовь Бога также напрямую связана с Его справедливостью. Предоставив людям бесчисленные возможности для выбора своей судьбы, Бог любви не будет насильно тянуть их в Царство, которое они отвергли. Когда нечестивые предстанут на суд пред Божьим престолом, они будут осуждены собственным свидетельством. Никто из стоящих перед Его престолом не сможет сказать, что не знал о Божьих требованиях. Через писаное откровение или через природу всем были явлены основные принципы Божьего Закона (Рим. 1:19, 20; 2:12–16).

| inpo initanio i Rop. c.o i i n o Rep. 22.1 i, i c. Rio Dxogni D que |  |  |
|---------------------------------------------------------------------|--|--|
| ство Божье, а кто остается вне и почему? Какую роль играет          |  |  |
| в этом Божий закон? Обратите также внимание на разительный          |  |  |
| контраст между двумя группами.                                      |  |  |
|                                                                     |  |  |
|                                                                     |  |  |
|                                                                     |  |  |
|                                                                     |  |  |
|                                                                     |  |  |

Ппочитайте 1 Kon 6:Q\_11 и Отко 22:14 15 Kto evonut e llan

Объединив тексты 1 Кор. 6:11 и Откр. 22:14, вы сможете увидеть верного христианина, который оправдан именем Господа Иисуса Христа. Такой человек «оправдывается верою, независимо от дел закона» (Рим. 3:28), но в то же время соблюдает закон. Это вдохновляет!

«Вовсе не по произвольному решению Бог не допускает грешников на небо, а потому, что они просто не смогли бы там жить в силу своей испорченности. Слава Божья была бы для них "огнем поедающим". Они предпочли бы погибнуть, чтобы скрыться от лица Того, Кто умер ради их спасения» (Э. Уайт. Путь ко Христу, с. 18). Как эти слова помогают нам лучше понять болезненную тему о судьбе нечестивых?

**среда**, **25** июня

## Вечное Царство

Бог создал совершенный мир. В этот совершенный мир вошел грех и жестоко его повредил. История искупления повествует нам о том, что в мир людей пришел Иисус, чтобы, помимо всего остального, было восстановлено первоначальное совершенство. Искупленные будут жить в совершенном мире, в Царстве любви.

Как мы увидели, любовь может существовать только в нравственной вселенной, только во вселенной, населенной нравственными существами. Но чтобы быть нравственными, они должны быть свободными. Это вызывает вопрос: может ли снова появиться эло?

Как тексты Дан. 7:27; Ин. 3:16 и Откр. 21:4 помогают ответить на вопрос, не возникнет ли снова зло? Каково значение слова «вечное»?

Когда Бог создал мир, его стабильность была возможна только на определенных условиях. Это особенно видно из Быт. 2:16, 17, где Адаму дается предостережение о том, что нарушение выраженного Богом повеления приведет к смерти. Само упоминание о смерти указывает на то, что концепция вечности для человечества была условной. Адам мог жить вечно, только если бы хранил верность Богу.

Однако на сотворенной заново земле смерти уже не будет, а это значит, что мы будем жить вечно и исполнятся многочисленные обетования Писания. Можно много дискутировать о возможности повторного восстания, но фактически оно никогда не повторится (см. Наум. 1:9).

| Прочитаите Иер. 31:31-34. Какои здесь изложен принци могающий нам понять, почему зло не возникнет вновь? |  |  |  | <br>П, ПО- |  |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|------------|--|
|                                                                                                          |  |  |  |            |  |
|                                                                                                          |  |  |  |            |  |

Мессианское Царство будет состоять из людей, сохранивших верность Богу в своем религиозном опыте. Перед лицом гонений и личных переживаний они избрали путь послушания и проявили готовность служить Богу своей жизнью. Бог вписал Свой закон в их сердца, и Его силой они делали угодное Богу. В Царстве Христа не будет греха, в нем правит праведность.

четверг, 26 июня

## Закон в Царстве

Из всех ужасных последствий греха смерть оказалась самой устойчивой и неотвратимой. Грех можно победить, сатане можно дать отпор, но кто из миллиардов людей, за исключе-

нием двух известных нам личностей (Енох и Илия), смог избежать смерти? «Что же касается смерти, то все мы живем в городе, не защищенном стенами», — писал древний философ.

| Какая весть содержится в текстах Откр. 20:14 и 1 Ко |  |  |
|-----------------------------------------------------|--|--|
| _                                                   |  |  |
|                                                     |  |  |
|                                                     |  |  |

Учитывая силу смерти, мы не удивляемся, что, прежде чем установить на земле мессианское Царство, Христос уничтожит смерть.

Смерть связана с грехом ( $1\ Kop.\ 15:56$ ), а значит, она также имеет отношение к Божьему закону, ведь грех — это нарушение Божьего закона. Следовательно, не может быть греха, если нет закона. Грех зависим от закона, но закон независим от греха, то есть закон может существовать без греха. Фактически он и существовал без него в течение всех веков, пока Люцифер не поднял на небе восстание.

«Когда сатана восстал против закона Иеговы, то сама мысль о существовании закона оказалась для ангелов чуть ли не открытием, ведь они никогда не задумывались об этом. Они выполняют свою службу не как слуги, а как сыновья. Между ними и их Творцом царит полное согласие» (Э. Уайт. Правила счастливой жизни, с. 109).

Понимая это, мы можем заключить, что отсутствие смерти и греха в Царстве Божьем не означает отсутствие закона. Как закон тяготения необходим для гармоничного взаимодействия между физическими элементами Вселенной, так Божий нравственный закон необходим для управления праведными взаимоотношениями между святыми. Когда Бог вписывает Свой закон в сердца искупленных, Его единственной целью является запечатлеть их решение ходить путями праведности во всю вечность. Следовательно, закон Бога становится самой сутью Его Царства. Поэтому у нас есть все основания верить, что принципы Божьего нравственного закона будут существовать в Божьем вечном Царстве. Конечно, разница заключается в том, что эти принципы никогда не будут нарушены.

Попробуйте представить совершенную обстановку небес: нет падших существ, нет искушающего нас дьявола, нет греха и смерти. Теперь спросите себя: что в вашей жизни и в характере не смогло бы вписаться в эту обстановку?

пятница, 27 июня

## Для дальнейшего изучения

Прочитайте в книге Э. Уайт «Наглядные уроки Христа» главу «Не в брачной одежде» (с. 307–319).

«Сатана говорил, что человеку не по силам соблюдать заповеди Божьи; и это действительно невозможно для нас, если мы надеемся только на свои собственные силы. Но Христос, приняв человеческую природу, Своим совершенным послушанием доказал, что в союзе с Богом человек может повиноваться каждому Божьему предписанию...

Жизнь Христа на земле была совершенным выражением Закона Божьего. Поэтому когда те, кто называет себя детьми Божьими, станут подобны Христу в характере, они будут послушны и Божьим заповедям. Тогда Господь сможет сделать их членами небесной семьи. Одетые в славные облачения Христовой праведности, они получат место на брачном пире Царя. Они по праву присоединятся к сонму омытых кровью» (Э. Уайт. Наглядные уроки Христа, с. 314, 315).

#### Вопросы для обсуждения:

- 1. Прочитайте приведенную выше цитату Эллен Уайт. Как здесь раскрыта тема закона и благодати? Почему так важно всегда понимать их взаимосвязь? Что происходит, когда эти концепции представляют независимо друг от друга?
- 2. Во введении к этому уроку мы говорили о последних годах жизни Стива Джобса и его утверждении о том, что призрак смерти должен побуждать нас к максимальным достижениям. Хотя в этой идее есть доля истины, однако она не достаточна сама по себе. Она не решает проблему самой смерти и того, что смерть говорит о смысле предшествующей ей жизни. После смерти Джобса на обложке журнала «The New Yorker» изобразили святого Петра с айпедом в руке, ре-

- гистрирующего имя Стива Джобса у жемчужных ворот. Какой бы находчивой ни была эта иллюстрация, чему мы можем научиться из факта, что скорее всего на небе не будет никаких айпедов или чего-либо другого, созданного Джобсом на земле?
- 3. Что из существующего сейчас на земле будет в вечности? Чего не будет после разрушения этого мира? Почему нам важно понимать разницу между одним и другим?

# **Инструменты плотника** *(аллегория)*

В мастерской плотника жили вместе некоторые инструменты. Они долгое время не могли поладить между собой, поскольку одни утверждали, что другие не делают того, что должны делать. В конце концов они встретились. чтобы обсудить все эти вопросы.

Первым заговорил Молоток, он выступал в качестве председателя: «Сестра Дрель, — начал он, — ты и твоя семья очень шумные. Кажется, что ты крутишься, но уходишь в никуда».

Дрель быстро заговорила: «Правда, что я сверлю дыры и от этого много шума, но, по крайней мере, я острая. Карандаш настолько маленький и время от времени бывает таким тупым, что создает плохое впечатление. Он требует заточки, чтобы хоть иногда приносить какую-то пользу».

Карандаш, защищаясь, сказал: «Да, я маленький и туповатый, но это только из-за того, что я много работаю. Зато я не так груб, как Наждачная Бумага. Все, что она делает, это трет против шерсти!»

Это замечание разозлило Наждачную Бумагу. «Эй, а что вы скажите по поводу Линейки? Она измеряет других по своим стандартам, как будто только она одна здесь правильная».

Линейка посмотрела на группу и сказала: «Если надо, я уйду. Но будьте справедливы и выгоните Отвертку? Она такая зануда. Здесь закручивает шурупы, там раскручивает».

Отвертка, разгневавшись, высказалась: «С меня хватит! Я готовы уйти. но тогда и Рубанок должен пойти со мной. Его работа поверхностна, в ней нет глубины».

На это Рубанок скромно ответил: «А действия Пилы причиняют боль. Она разделяет вместо того, чтобы соединять».

Пила готова была уже ответить на это обвинение, как внезапно шум за дверью прервал все разговоры.

Вошел Плотник и приступил к своей ежедневной работе. Он собрал инструменты и подошел к верстаку. Сначала он взял карандаш и линейку и аккуратно разметил доску, лежащую на верстаке, а затем распилил ее вдоль меток и обстрогал обрезанные края дерева. Затем он подогнал две части доски, просверлил отверстия и скрепил их шурупами. После этого он отшлифовал дерево наждачной бумагой до шелковистой гладкости. Весь день он работал. используя то один инструмент, то другой.

В конце дня удовлетворенно вздохнул, сдул пыль с готового изделия и сказал: «Превосходно! Я бы не сделал этого без моих инструментов. Каждый из них сыграл свою важную роль. Ни один из инструментов не способен сделать всю работу. Важен каждый из них».

Когда мы работаем вместе — идем, молимся и свидетельствуем, мы инструменты Мастера, избранные для того, чтобы закончить Его работу.

#### Материал для встреч в малых группах

#### м.я. отт

## СЕМЬЯ И ДОМ

## НОРМЫ СЕМЕЙНОЙ ЖИЗНИ (1-6)

## ПРИНЦИПЫ СЕМЕЙНОГО ФИНАНСИРОВАНИЯ (7-13)

| Урок № 1  | УПРАВЛЕНИЕ ДОМОМ                                           |
|-----------|------------------------------------------------------------|
| Урок № 2  | РЕЛИГИЯ В СЕМЬЕ (1)                                        |
| Урок № 3  | РЕЛИГИЯ В СЕМЬЕ (2)                                        |
| Урок № 4  | МОРАЛЬНЫЕ НОРМЫ                                            |
| Урок № 5  | ОТНОШЕНИЕ К НЕВЕРУЮЩЕМУ СПУТНИКУ ЖИЗНИ 156                 |
| Урок № 6  | ПРЕСТАРЕЛЫЕ РОДИТЕЛИ                                       |
| Урок № 7  | ПРИНЦИПЫ СЕМЕЙНОГО ФИНАНСИРОВАНИЯ (1) БОЖЬИ УПРАВИТЕЛИ     |
| Урок № 8  | ПРИНЦИПЫ СЕМЕЙНОГО ФИНАНСИРОВАНИЯ (2) МЫ И ДЕНЬГИ          |
| Урок № 9  | ПРИНЦИПЫ СЕМЕЙНОГО ФИНАНСИРОВАНИЯ (3)<br>ЭКОНОМИЯ В СЕМЬЕ  |
| Урок № 10 | ПРИНЦИПЫ СЕМЕЙНОГО ФИНАНСИРОВАНИЯ (4)<br>ДЕТИ И ДЕНЬГИ     |
| Урок № 11 | ПРИНЦИПЫ СЕМЕЙНОГО ФИНАНСИРОВАНИЯ (5)<br>ДЕЛОВАЯ ЧЕСТНОСТЬ |
| Урок № 12 | ПРИНЦИПЫ СЕМЕЙНОГО ФИНАНСИРОВАНИЯ (6)<br>ЗАБОТА О БУДУЩЕМ  |
| Урок № 13 | НАГРАДА ВЕРНОГО УПРАВИТЕЛЯ                                 |
|           |                                                            |

#### УРОК № 1

## УПРАВЛЕНИЕ ДОМОМ

#### Вступление

«И сотворил Бог человека по образу Своему, по образу Божию сотворил его; мужчину и женщину сотворил их» (Быт. 1, 27).

Целью рождения детей является не просто создание себе подобных... Бог хотел, чтобы Адам и Ева заполнили этот мир так, чтобы всюду по всей планете Земля можно было встретить Его образ. Печать Божья стоит на каждом из нас, хотя она и была сильно повреждена при грехопадении.

#### Ломка льда

Родители часто жалуются на то, что дети не хотят быть настойчивыми в достижении каких-то высот. Дайте совет, как исправить такое положение вещей. Приведите примеры.

## Изучение Слова Божьего

- Быт. 25:28
- ХД гл. 52

Почему семью Исаака нельзя назвать счастливой семьей? Назовите причины.

1. «Отцы и матери должны поставить делом своей жизни труд, направленный на то, чтобы помочь своим детям настолько усовершенствовать характеры, насколько это позволяют человеческие усилия, соединенные с Божественной помощью» (Основы христианского воспитания, с. 67).

Что такое характер? Можно ли сравнить новорожденного с чистым листом бумаги? Почему в деле воспитания детей родители нуждаются в Божественной помощи?

2. «Каждая христианская семья должна руководствоваться правилами... Учите детей и молодежь уважать самих себя, быть верными Богу, быть верными принципам; учите их уважать Закон Божий и повиноваться ему. И тогда эти принципы будут управлять их жизнью...» (Письмо 74, 1896).

Чему родители должны научить детей? Найдите четыре урока, которые дети должны усвоить в родительской семье. Разберите подробно каждый из них.

- 3. «Они (дети) имеют право на такое образование и воспитание, которое сделает их полезными, уважаемыми и любимыми членами общества... Молодых нужно учить, что их нынешнее и будущее благополучие в значительной мере зависит от склонностей, которые они приобретут в детстве и юности. Их необходимо с ранних лет приучать к покорности, самоотречению и заботе о счастье других. Их нужно учить подавлять вспыльчивый нрав, удерживаться от резких слов, проявлять неизменную доброту, учтивость и самообладание» (Основы христианского воспитания, с. 67).
  - Подчеркните слова, которые характеризуют результаты образования и воспитания наших детей.
  - Какие еще качества дети должны приобрести в родительском доме? Обсудите их. Почему многие родители часто, сами того не желая, достигают противоположных предложенным выше результатов?
- 4. «Если вы любите своих детей, приучайте их к порядку. Но многочисленные поцелуи и проявления детской любви ослепляют вас, и ваши дети знают об этом... Отвергайте эти проявления как фальшивку, как обман, если они не подкреплены послушанием и уважением к вашим требованиям» (Письмо 52, 1886. Ревью энд Геральд, 29 января 1901).
  - Некто сказал: Главное в воспитании детей руководствоваться сердцем. Согласны ли вы с этим утверждением? Аргументируйте свой ответ.
  - Как быть, если хочется обнять ребенка, а его следует наказать? Почему между сердцем и здравым смыслом часто нет единства?
  - Какую критическую черту, дисциплинируя детей, родители никогда не должны переступать?

5. «Родители никогда не должны причинять детям боль своей грубостью или неразумными требованиями. Грубость загоняет души в сатанинские сети» (Ревью энд Геральд, 29 января 1901).

«Совместное влияние авторитета и любви сделает возможным удерживать твердо, но нежно бразды семейного правления» (Рукопись 24, 1887).

«Пусть никто не думает... что грубость и строгость необходимы, чтобы добиться послушания» (Знамения времени, 11 марта 1886).

«Мудрый, любящий, богобоязненный отец принесет не рабский страх, а любовь в свой дом» (Письмо 8a, 1896).

«Опасно слишком строго критиковать детей за маленькие оплошности. Чрезмерно суровая критика, слишком жесткие правила приводят к неуважению всех устоев, и скоро дети, воспитанные таким образом, будут проявлять подобное неуважение к законам Христа» (Рукопись 7, 1899).

«Делите с ними их детские забавы, радости и горести. Никогда не появляйтесь с хмурым видом и не говорите грубых слов» (Свидетельства для Церкви, т. 3, с. 532).

«Отцы и матери, которые не могут владеть собой, не способны управлять другими» (там же, т. 4, с. 621).

«Неустойчивость в руководстве семьей приносит большой вред и фактически едва ли не так же скверна, как и отсутствие руководства вообще» (Письмо 69, 1896).

• Часто задают вопрос: почему дети религиозных родителей так часто бывают упрямыми, непокорными и недисциплинированными?

«Причина кроется в домашнем воспитании. Слишком часто родители разобщены в руководстве своей семьей» (Знамения времени, 9 февраля 1882).

«Противоречивое руководство, то жесткое, то допускающее что-то, что раньше подвергалось осуждению, является губительным для ребенка» (Письмо 69, 1896).

#### Заключение

«Бог — наш Законодатель и Царь, и родители должны признать Его авторитет. Господь запрещает всякое притеснение со стороны родителей и всякое непослушание со стороны детей. Господь исполнен милосердия, милости и истины. Его закон свят, справедлив и добр и должен исполняться родителями и детьми» (Рукопись 133, 1898).

#### Применение принципов в жизни

На этой неделе:

- 1. Я постараюсь понаблюдать за собой: какой я человек? Какая личность? Какой у меня характер? Являюсь ли я отражением образа Божьего?
- 2. Я буду просить Господа изменить мой несовершенный характер, чтобы уподобиться Ему.
- 3. Я буду молиться о том, чтобы быть примером для своей семьи и церкви.
- 4. Я буду умолять Господа помочь семьям в моем окружении воспитывать детей согласно Божественным принципам.

#### УРОК № 2

## РЕЛИГИЯ В СЕМЬЕ (1)

## Вступление

Семья — институт полностью религиозный. Ничто в логике или так называемой светской этике не объясняет, почему два человека должны, однажды заключив союз, сохранять его всю жизнь без права на расторжение, даже если «разлюбили», «не сошлись характерами», «возникли проблемы» или «полюбили другого». С точки зрения логики и светской этики такой подход к браку — полный абсурд. Он объясняется только в религии: брак — это воля Бога о том, чтобы мужчина и женщина стали «одной плотью» (Быт. 2:24). Когда человек вступает в брак, он исполняет эту заповедь и дает священный обет перед Богом. Соответственно, расторжение брака — нарушение воли Бога и данного Ему обета, то есть религиозное преступление, грех. Но если мне нет дела до Бога, зачем мне задумываться о таких вещах?

«Семейная религия предполагает воспитание детей согласно Божьей воле... К этому должна стремиться каждая семья, исполнившись решимости не слабеть и не падать духом» (Рукопись 246, 1894).

#### Ломка льда

*Религия* — это путь поиска возвращения к Богу. Можно ли без *религии* объяснить такие важные понятия, как добро и зло, нравственность, цель и смысл жизни?

#### Изучение Слова Божьего

- Нав. 24:15
- ХД гл. 54

Вступление в отношения завета с Богом было ответственным делом каждой отдельной семьи, как видно из

знаменитого заявления Иисуса Навина. Хотя Израиль действовал как единый народ, завет был исключительно частным, семейным делом так же, как и сегодня (ср. Деян.16:31).

- 1. Предполагает ли семейная религия и почему?
- воспитание детей согласно Божьей воле
- каждый в семье должен получать уроки у ног Христа
- взирать на славу Божью
- сотрудничать с Богом в деле спасения людей (см. цитату на с. 144)
- 2. Выбрать и вставить правильные слова («гораздо больше», «намного меньше»)\*.

«Религиозное воспитание...... чем простое обучение» (Письмо 8a, 1896).

- 3. Обсудите каждый ответ. Это (религиозное воспитание) подразумевает:
  - что вы должны молиться со своими детьми
  - учить их приближаться к Иисусу
  - говорить Ему обо всех своих нуждах
- показывать в своей жизни, что Иисус является всем для вас и что Его любовь делает вас терпеливыми, добрыми, выдержанными и вместе с тем твердыми (там же).
- 4. «Религией в семье весьма пренебрегают. Люди проявляют больший интерес к зарубежным миссиям. Они... стараются успокоить свою совесть, считая, что исполнение дела Божьего компенсирует их пренебрежительное отношение к домашним обязанностям... Но дом это их особое поле, и Бог не принимает никаких оправданий за нерадивое отношение к этому полю» (Знамения времени, 23 августа 1899).

Проявлять интерес к «зарубежным миссиям» — это только одна грань возможности успокоить совесть. Назовите другие оправдания нерадивого отношения к религии в семье. Почему Бог не принимает эти оправдания?

- 5. «В доме, где религия воплощается на практике, совершается великое благо... Дети будут расти в благоговении перед Богом и Его волей» (Ревью энд Геральд, 13 марта 1894).
  - Что значит воплощать религию на практике? Приведите примеры.
  - Назовите синонимы слова «благо».
- Современные дети и благоговение?! Вы не ослышались? Внимательно прочтите данную выдержку. Проследите причинно-следственную связь.
- 6. Что «является причиной того, что современная молодежь **не** проявляет больше интереса к религии»? \*\* (Свидетельства для Церкви, т. 2, с. 701)

Найдите правильный (один) ответ:

- несовершенное образование
- несовершенные родители
- необращенные родители
- непослушные дети
- неблагополучная церковь
- пастор
- несовершенное воспитание
- 7. «Если дома дети воспитывались в любви и страхе Божьем, то, когда вырастут, они будут соответственно воспитывать и своих детей, таким образом принципы истины будут насаждаться в обществе и производить ощутимое влияние в мире. Религию нельзя исключать из домашнего воспитания» (Знамения времени, 8 апреля 1886).
  - Что такое «страх Божий»? Как в вопросах воспитания сочетать «любовь» и «страх Божий»?
  - Задумаются ли родители, воспитывая детей, о влиянии истины на общество и мир? Почему?

#### Заключение

«В семье закладывается основание для процветания церкви. Все, что оказывает влияние на домашнюю жизнь, проявляется и в церковной жизни, поэтому церковные обязанности должны начинаться с дома» (Знамения времени, 1 сентября 1898).

«Когда мы имеем хорошую семейную религию, то будем иметь превосходную общественную религию. Делайте свой дом твердыней» (Рукопись 70, не датирована).

## Применение принципов в жизни

На этой неделе:

- 1. Я буду молиться Господу о том, чтобы осознать, что семья это полностью религиозный институт.
- 2. Я хочу просить Бога напоминать мне, что значит воспитание детей согласно Его воле.
- 3. (И всегда) я хочу быть хоть чем-то полезен в деле процветания моей семьи и церкви.
- 4. (И всегда) я буду стараться осуществлять принципы моей веры на практике.

# Правильные ответы на вопросы темы:

- 1. «гораздо больше»\*
- 2. «несовершенное воспитание» \*\*

# РЕЛИГИЯ В СЕМЬЕ (2)

## Вступление

«Отсутствие религиозного воспитания в детстве непременно сказывается на характере человека: в душевном складе таких людей ощущается известная надломленность. Ребенок необычайно восприимчив к религиозным впечатлениям: он инстинктивно тянется ко всему, что раскрывает красоту и смысл окружающего мира... Отнимите это у ребенка — и его душа потускнеет; ребенок останется в опустевшем мире с его мелкими будничными интересами. Нечто подобное происходит и с телом... В обоих случаях вина в недоразвитости и болезненности (душевной или телесной) ложится на родителей» (Епископ Александр (Милеант)).

#### Ломка льда

Большинство наших проблем — результат слабости характера. Характер — это почти все!

И именно родители ответственны за формирование характера. На чем, как правило, современные родители сосредотачивают свои силы?

# Изучение Слова Божьего

- Исх. 4:20, 24-26
- ХД гл. 54

«По дороге из Мадиамской земли Моисей получил потрясающее, грозное предупреждение о том, что Бог недоволен им... Моисей вспомнил, что не выполнил одного требования Божьего. Уступив настояниям жены... он пренебрег условием, исполнением которого его сын получал право на благословение Божьего завета с Израилем, и такое пренебрежение со стороны избранного вождя могло снизить значение

Божественных установлений в глазах народа... Моисей подвергался великой опасности, принимая на себя миссию явиться перед фараоном, и его жизнь могла быть сохранена только благодаря защите святых ангелов. Но, пренебрегая исполнением известной ему обязанности, он не был бы в безопасности, ибо ангелы не могли в таком случае охранять его» (ПП. Гл. 22).

Вставьте пропущенные слова. «Родители совершают когда пренебрегают религиозным воспитанием своих детей, полагая... что когда они станут старше, то сами будут стремиться приобрести религиозный опыт» (Знамения времени, 6 августа 1912).

- ужасную ошибку
- грех
- промах

«Родители — представители Бога для своих детей, их обязанность — говорить детям, что они должны делать и чего не должны делать, проявляя твердость и полное самообладание» (Рукопись 119, 1899).

«Отцы и матери должны своевременно позаботиться о том, чтобы ребенок считал нарушение субботы, пренебрежение общественным богослужением и семейной молитвой не меньшим грехом, чем воровство» (там же).

- «Родители, каким путем вы следуете?
- Движимы ли вы идеей, что в религиозных вопросах ваши дети должны быть освобождены от всяких ограничений?
- Может быть, вы оставляете их без совета и наставления в их детские и юношеские годы?
- Позволяете им поступать так, как им заблагорассудится? В таком случае вы пренебрегаете своими Богом вам данными обязанностями» (Ревью энд Геральд, 13 марта 1894).
- 1. «Когда малыши становятся способными понимать, родители должны рассказывать им об Иисусе открыть драгоценную истину о Младенце из Вифлеема. Старайтесь запечатлеть в умах детей чувство простого благочестия, адаптированное для их лет и способностей. Приводите своих

детей в молитве к Иисусу, ведь Он сделал возможным для них учиться религии, как они учатся выговаривать слова родного языка» (Знамения времени, 27 августа 1912).

• Когда родители должны начать рассказывать детям об Иисусе?

Известно, что уже в восемь месяцев ребенок понимает слово «нельзя». И гораздо раньше способен реагировать на приятный мамин голос, который, например, произносит слово «Иисус». А если мама при этом проводит ладонью ребенка по мягкой ткани, на которой изображен Иисус, эффект запоминания и узнавания усиливается.

- Заметьте: Бог сделал возможным для детей «учиться религии, как они учатся выговаривать слова родного языка». Что это говорит о времени и возможности обучения детей?
- 2. «Делайте христианскую жизнь привлекательной. Говорите о стране, в которой последователи Христа будут иметь свой дом. Когда вы будете делать это, Бог будет наставлять ваших детей на всякую истину» (Ревью энд Геральд, 29 января 1901).

Почему разговоры с детьми о небесном доме так важны? Что еще может сделать христианскую жизнь привлекательной? Поделитесь своими опытами.

- 3. «Родители должны сделать религию Христа привлекательной, проявляя радость, христианскую вежливость и нежное сострадательное расположение; но они должны быть твердыми, требуя уважения и послушания. В сознании ребенка нужно воспитывать справедливые принципы» (Ревью энд Геральд, 27 июня 1899).
  - Насколько радость, христианская вежливость и сострадательное расположение свойственно вашему характеру?
     Как сочетать эти качества с твердостью и разумной требовательностью?
  - Послушание и уважение первые уроки, которые должны усвоить дети. Почему многие современные родители

считают, что эти качества не главные в характере подрастающего поколения?

• О каких справедливых принципах в этой выдержке идет речь? Приведите примеры.

#### Заключение

«Вы можете думать, родители, что у вас нет времени, чтобы делать все это, но вы должны уделять время для своей работы в семье, в противном случае сатана восполнит этот недостаток. Исключите из своей жизни все, что препятствует выполнению этой работы, и воспитывайте своих детей в Его наставлениях. Не соблазняйтесь ничем преходящим, живите экономно, снисходя к нуждам друг друга, но ради Христа не пренебрегайте своим религиозным воспитанием и воспитанием своих детей» (Рукопись 12, 1898).

# Применение принципов в жизни

На этой неделе:

- 1. Я серьезно поразмышляю над взаимосвязью между религиозным воспитанием и характером человека.
- 2. Я постараюсь разобраться в своем собственном характере, чтобы оценить «багаж», привнесенный в мою взрослую жизнь воспитанием.
- 3. Я буду умолять Господа наставить меня на правильный путь, простить близких мне людей, жить с Богом новой жизнью.
- 4. Я хочу быть примером для своего окружения. Я буду просить об этом Иисуса.

# Правильные ответы на вопросы темы:

1. «ужасную ошибку»\*

# МОРАЛЬНЫЕ НОРМЫ

## Вступление

Одним из самых спорных вопросов для современных верующих является вопрос о христианских нормах поведения, о том, как надлежит вести себя христианину. Ввиду всех этих различий и расхождений очень важно, чтобы у христиан было какое-то общее руководство для поведения. Бог дал указания, касающиеся нравственного и бытового поведения.

#### Ломка льда

В Священном Писании мы находим присущие Богу четко выраженные безусловные нравственные характеристики, дающие ясное представление о Его святости. Природа Бога не меняется, поэтому не меняются и нравственные нормы, характеризующие ее. Имеет ли право человек решать, соблюдать ли ему эти нравственные установления или нет?

# Изучение Слова Божьего

- Числ. 25:1-3, 31:16
- ХД гл. 55
- 1. «В древние времена сатана преднамеренно старался извратить постановление о браке, ослабить представление об обязательствах супругов и преуменьшить святость супружеских отношений, потому что таким путем он мог более всего исказить образ Божий в человеке и открыть дверь страданиям и пороку» (Патриархи и пророки, с. 338).
  - Подчеркните все Божественные установления, которые сатана старался извратить в древности. Изменились ли его планы и старания в современном мире?
  - Что вы можете сказать о том, насколько сегодня в человеке искажен образ Божий?

- 2. «Безнравственность евреев совершила то, чего не могли сделать все войны с язычниками и колдовство Валаама, она разделила их с Богом. Их покров и защита были сняты. Бог стал их врагом» (Ревью энд Геральд, 17 мая 1887).
  - Что такое безнравственность? Почему безнравственность сильнее войн и колдовства?
- 3. «Любовный сентиментализм преобладает. Замужние и незамужние женщины оказывают знаки внимания женатым мужчинам; женщины стараются выглядеть привлекательными и теряют здравый смысл, духовную проницательность и благоразумие; они делают такие вещи, которые осуждаются в Слове Божьем... Это подобно захватывающей игре, и они охотно в нее играют» (Рукопись 19а, 1890).

«Невежество, любовь к удовольствиям и греховные привычки, растлевающие душу, тело и дух, наполняют мир моральной проказой» (Рукопись 8, 1894).

- Сентиментализм (фр. sentimentalisme, от фр. sentiment чувство). Доминантой «человеческой природы» сентиментализм объявил чувство, а не разум.
- Известно, логическая сфера более или менее объективна в противовес абсолютно субъективной сфере чувств. Почему опасно доверять чувствам? Можно ли достичь гармонии между логикой и эмоциями?
- 4. «На основании света, который дал мне Господь, явствует, что наши сестры должны в корне изменить свой образ жизни. Они должны быть более сдержанными, проявлять меньше самоуверенности и поощрять в себе "застенчивость и умеренность"» (Свидетельства для Церкви, т. 2. с. 455).

«Братья и сестры не знают меры веселым разговорам, когда оказываются в обществе друг друга, женщины, исповедующие благочестие, злоупотребляют шутками, остротами и смехом. Это неприлично и огорчает Духа Божьего» (там же).

- Почему автор порицает в большей степени и в первую очередь именно сестер (женщин)?
- Может ли застенчивая женщина выжить в современном обществе?

- Злоупотреблять шутками, остротами и смехом это плохо. Почему? Может быть, правила приличия за сто лет радикально изменились?
- 5. «Женщины слишком часто вводят в искушение. Под тем или иным предлогом они завладевают вниманием женатых и холостых мужчин и увлекают их, пока те не нарушают Закон Божий» (там же, т. 5, с. 596, 597).

«Та, которая допускает неподобающую фамильярность или непристойное предложение, не заботится о своем женском достоинстве и благочестии» (Рукопись 4a, 1885).

«Некоторые женщины, исповедующие благочестие, имеют небрежные, грубые манеры, которые порождают несправедливость и зло» (Свидетельства для Церкви, т. 2, с. 456).

- Влияет ли на поведение женщин равнодушие к семейным обязанностям и требованиям, которые Бог предъявляет к ним?
- Истинная скромность и непритязательность, вежливость и доброта, нежность и сострадание, прощение и смирение качества, угодные Богу. Как сделать их достоянием своего характера?
- 6. «Вы должны **контролировать свои мысли**... этот долг возложен на каждое разумное существо. Вы ответственны перед Богом за свои мысли» (там же, с. 561).

«Мне становится больно, когда я вижу, как хвалят людей, как им льстят и как их балуют... некоторые из тех, кому оказывается такое внимание, недостойны произносить Его имя... Мои сестры, никогда не балуйте лестью жалких, склонных к ошибкам и заблуждениям мужчин, молоды ли они или стары, женаты или не женаты» (там же, т. 5. с. 595).

«Пусть мужчины, холосты они или женаты, скажут: "Руки прочь! Я никогда не подам ни малейшего повода для того, чтобы обо мне говорили плохо. Мое доброе имя значит для меня гораздо больше, чем золото и серебро"» (там же, т. 5. с. 595).

«Как старательно муж и отец должен хранить свою верность брачным обетам! С какой осмотрительностью он должен поступать, чтобы не внушить молодым девушкам или

даже замужним женщинам ничего такого, что не отвечает высоким, святым нормам заповедей Божьих!» (Там же, т. 5, с. 594, 595).

- Хвалил ли Христос Своих учеников?
- Должны /могут ли супруги хвалить друг друга?
- Являются ли непредвиденные обстоятельства оправданием греха? Аргументируйте свой ответ.

#### Заключение

«Нет безопасности для человека, молод ли он или стар, если он не сознает необходимости обращаться к Богу за советом на каждом шагу. Лишь тот, кто поддерживает тесное общение с Богом, научится оценивать людей так, как это делает Бог, научится уважать чистых, добрых, смиренных и кротких. Сердце нужно охранять, как это делал Иосиф. Тогда искушение отступить от чистоты встретится с решением: "Как же сделаю я сие великое зло и согрешу пред Богом?" Самое сильное искушение не является оправданием греха. Не имеет значения, насколько стесненными были обстоятельства, в которых вы оказались, факт греха свидетельствует против вас. Оправдываться трудностями — свойство необновленного сердца» (Рукопись 19а, 1890).

# Применение принципов в жизни

На этой неделе:

- 1. (И всегда) я буду помнить о том, что моральные и нравственные нормы так же неизменны, как и Бог, открывший их человечеству.
- 2. Я буду помнить, что безнравственность погубила множество жизней.
- 3. Я буду молиться о том, чтобы Бог помог мне быть человеком, угодным Ему.
- 4. Я хочу просить Господа оградить меня от всяческих искушений, чтобы я не грешил.
- 5. (И всегда) я буду стараться обращаться к Богу за помощью на каждом шагу.

# ОТНОШЕНИЕ К НЕВЕРУЮЩЕМУ СПУТНИКУ ЖИЗНИ

(Этот урок в значительной степени адресован верующим, попавшим в беду и ищущим совета).

# Вступление

Моральное насилие — это словесные оскорбления, брань и унижения человеческого достоинства, разрушение ценностей и идеалов, принципов.

К проявлениям психологического насилия также относят действия, направленные на подрывание самооценки и самоуважение человека (например, постоянную критику, преуменьшение способностей человека, оскорбления), запугивание, угрозы причинения физического вреда самому себе, партнеру, детям, друзьям или родственникам партнера, убийство домашних животных, уничтожение личных вещей партнера, насильственную изоляцию от семьи или друзей и т.п.

Во многих исследованиях отмечается, что в отличие от физического и сексуального насилия единичный инцидент не является эмоциональным насилием (моральным, психологическим).

## Ломка льда

Насилие любого рода в семьях — довольно распространенное явление. Каким должно быть, на ваш взгляд, поведение членов семьи, чтобы избежать нежелательных столкновений?

# Изучение Слова Божьего

- Быт 4:1-12
- ХД гл. 57

Что стало причиной насилия в семье Адама и Евы? Можно ли было избежать наихудших последствий? Каким образом?

- 1. «Муж мирской человек, который употребляет вульгарные и оскорбительные выражения в разговоре с женой и учит детей относиться с пренебрежением к ее авторитету. Когда она хочет помолиться с ними, он входит и поднимает шум, разражаясь проклятьем в адрес Бога и осыпая Библию гнусными эпитетами. Она так обескуражена, что жизнь для нее становится бременем» (Письмо 28, 1890).
  - Что хорошего может сделать эта жена и мать? Как бы вы поступили на ее месте?
  - Приведите известные вам примеры выхода из подобных ситуаций.
- 2. «В таких случаях я хочу посоветовать следующее: матери, какие бы испытания вам ни пришлось переносить, будь то бедность, душевные раны и боль или грубое и властное высокомерие мужа и отца, не покидайте своих детей; не оставляйте их под влиянием безбожного отца. Ваше дело должно воспрепятствовать работе отца, который явно пребывает под водительством сатаны» (там же).
  - Объясните, как вы поняли эту выдержку. Должна ли жена и мать остаться в семье или вместе с детьми покинуть дом?
- 3. «Я знаю, что вы боретесь с испытаниями, но существует такая вещь, как проявление духа инициативы в большей степени, чем безынициативности. Ваш муж должен ежедневно видеть живой пример терпения и самообладания. Делайте все, чтобы угодить ему, но не поступайтесь ни одним принципом истины» (Письмо 145, 1900).
  - Какие принципы приходится отстаивать в семье, члены которой не разделяют одно и то же мировоззрение?
- 4. «Дом, в котором не поклоняются Богу, подобен кораблю в море без лоцмана и руля... Ваши непоколебимые христианские принципы не должны ослабевать, но, напротив, должны становиться крепче и сильнее. Как бы сильно ни досаждал вам

муж, как бы решительно он ни противился вам, вы должны проявлять последовательную, верную христианскую твердость. И тогда, что бы он ни сказал вам, он будет уважать вас, если у него не каменное сердце» (Письмо 76, 1896).

- А если сердце супруга все же каменное?
- Приведите примеры проявления людьми последовательной христианской твердости.
- 5. «Тогда мне была показана невестка. Она была возлюблена Богом, но пребывала в рабской кабале, в страхе, трепете, унынии, сомнении и нервном напряжении... Христос купил ее Своей Кровью. Она не принадлежит себе. Она не может всецело довериться Богу и подчиняет свои убеждения, свою совесть властному, деспотичному человеку, воодушевляемому сатаной, как только его сатанинское величество начинает успешно действовать через него, чтобы устрашать эту трепещущую, робкую душу. Она постоянно находится в переживании и тревоге, что ее нервная система расшатана и сама она — просто развалина. Есть ли воля Божья на то, чтобы эта сестра находилась в таком состоянии и Бог был бы лишен ее служения? Нет. Ее брак был дьявольским обманом. И все же теперь она должна делать все лучшее, на что способна, обходиться с мужем ласково и делать его таким счастливым, насколько она это может сделать без насилия над своей совестью, так как, если он будет по-прежнему сохранять свой мятежный дух, этот мир будет для него тем "небом", которое он приобретет. Но лишать себя преимущества посещать собрания, чтобы уступать властному мужу, одержимому духом дьявола, не есть воля Божья» (Письмо 124, 1897).
  - Обсудите это письмо. Какие чувства говорят в вас?
  - Приведите примеры терпения женщин (или мужчин), которые страдали, но не покинули своего супруга, несмотря ни на что.
- «Муж никогда не должен допускать, чтобы его жена и дом отвлекали его мысли от Христа или вынуждали его отвергать милостивое приглашение Евангелия» (Рукопись 24, 1891).
- «Брат К., вы много раз были разочарованы, но вы должны быть ревностным, твердым и решительным, исполняя свой

долг по отношению к членам своей семьи. Приобретайте их, если это возможно... Но если мать и дети не желают сопровождать вас, но больше склонны к тому, чтобы уводить вас от ваших обязанностей и христианского долга, то вы должны двигаться вперед, даже если вам придется идти одному... и если вы можете спасти только часть своей семьи, то это гораздо лучше, чем потерять все» (Свидетельства для Церкви, т. 4, с. 112, 113).

#### Заключение

«Будь бодра. Не забывай, что у тебя есть Утешитель, Дух Святой, Которого назначил Христос. Ты совсем не одинока. Если ты услышишь голос, который теперь обращается к тебе, если ты ответишь без промедления на стук в дверь твоего сердца: «Войди, Господь Иисус, и я буду вечерять с Тобой и Ты со мной», то небесный Гость войдет. Когда эта Божественная сущность наполнит тебя, ты обретешь мир и покой» (Письмо 124, 1897).

# Применение принципов в жизни

На этой неделе:

- 1. (И всегда) я буду стараться как можно лучше понимать тех, кто находится в непростых обстоятельствах жизни.
- 2. Я буду молиться о том, чтобы я был примером в моей семье, примером терпения и доброжелательности.
- 3. Я буду стараться делать для своей семьи все самое наилучшее, всегда отстаивая святые Божественные принципы.

# ПРЕСТАРЕЛЫЕ РОДИТЕЛИ

# Вступление

Почитать отца и мать — значит быть уважительными в словах и действиях, а также отдавать должное их положению. Греческое слово, обозначающее почтение, означает «превозносить, ценить и дорожить». Почет заключается в уважении не только за заслуги, но и за статус. Например, некоторые граждане могут не соглашаться с решениями президента, но они должны уважать его статус руководителя страны.

#### Ломка льда

Что вы будете делать, когда ваши родители состарятся и не смогут ухаживать за собой? Сдадите в приют? Наймете сиделку? Будете сами разрываться между домой и работой и ухаживать за ними?

# Изучение Слова Божьего

- Лев.20:9; Притч. 20:20; Притч. 28:24
- ХД гл. 59

Почему Слово Божье так категорично, когда речь заходит об отцах и матерях?

- 1. «Истинный христианин никогда не будет суровым, никогда ни при каких обстоятельствах не будет невнимательным к отцу и матери, но будет следовать повелению: "Почитай отца твоего и мать твою". Бог сказал: "Пред лицом седого вставай и почитай лицо старца"» (Рукопись 18, 1891).
  - Ребенок в любой семье рождается с безусловной любовью к своим родителям и к миру вокруг него. Что происходит потом? Почему детей старше и даже взрослых приходится убеждать уважать родителей?

- Закончить предложение. «Дети обязаны чтить своих родителей ...»\*
  - когда они состарятся
  - если родители этого достойны
  - всю свою жизнь
- 2. «Дети обязаны чтить своих родителей всю свою жизнь... даже если от них требуется самоотречение, чтобы умы родителей не были заняты всякими беспокойными и недоуменными мыслями» (там же).
  - Знаете ли вы, о чем сейчас могут думать ваши родители? Каковы их мысли? О чем они беспокоятся? Беспокоятся ли ваши родители о вас? Есть ли у них повод недоумевать?
- 3. «Детей следует воспитывать так, чтобы они нежно любили отца и мать и заботились о них. Дети, сами ухаживайте за родителями, потому что никто другой не может делать для них маленькие дела доброты с такой признательностью, как вы» (там же).

«Когда родители позволяют своим детям в ранние годы проявлять к ним неуважение, допуская, чтобы те разговаривали раздражительно и даже грубо, то впоследствии они пожнут страиный урожай. Когда родители не требуют незамедлительного и совершенного послушания от своих детей, то они неправильно формируют их характеры. Они готовят своих детей к тому, чтобы те бесчестили их, престарелых, и огорчали их, когда они будут стоять на краю могилы, если только благодать Христа не изменит сердца и не преобразует характеры детей» (Рукопись IS, 1891).

- Безусловно, родители чаще всего жнут то, что они сеяли. Но это не оправдывает детей. Почему дети должны сами ухаживать за своими родителями?
- Обратите внимание на ошибки родителей в воспитании детей, на горький урожай. Что может преобразовать характеры детей?
- 4. «Пусть дети всегда помнят, что даже в самых идеальных условиях престарелые родители имеют мало радости и

6 СШ 02-2014 161

утешения. Что еще может больше опечалить их сердца, чем пренебрежительное отношение со стороны детей? Какой еще грех может быть хуже для детей, чем причинить горе престарелым, беспомощным отцу и матери»? (Ревью энд Геральд, 15 ноября 1892).

- О каких самых идеальных условиях идет речь? Что вы думаете о домах престарелых? Что вам известно об условиях содержания в них людей? Общались ли вы когданибудь с теми, кто находится там? Должна ли церковь строить дома престарелых?
- Есть ли исключения (например, состояние здоровья родителей), которые оправдывали бы решения детей в их отношении?
- Почему пренебрежительное отношение к родителям обернется в первую очередь против детей?

«Как могут сын или дочь быть готовыми оставить отца и мать на руках у незнакомых людей, чтобы те заботились о них! Даже если мать была неверующая и имела тяжелый характер, то это не освобождает ребенка от обязанности, которую Бог возложил на него, чтобы заботиться о ней» (там же).

«Не должно быть ситуаций, когда дети получали бы право перестать уважать и любить своих родителей. Пока родители живы, дети с радостью должны чтить и уважать их... Они должны выравнивать их путь до самой могилы» (там же).

«Особенно страшно думать о ребенке, ненавидящем свою мать, которая стала старой и слабой, на которую пришли немощи нрава, свойственные второму детству. Как терпеливо, как ласково должны обращаться дети с такой матерью! Следует говорить только нежные слова, только те, которые не причинят душе боль» (там же).

«Нужно постоянно думать об уходе за нашими престарелыми братьями и сестрами, которые не имеют дома. Что можно сделать для них? Я говорю во свете, который Господь дал мне: не лучший выход — создавать общества по уходу за престарелыми, где их собирают вместе под одну крышу. Их не следует отправлять из дома, чтобы о них где-то заботились. Члены каждой семьи сами должны заботиться о своих родных. Когда это невозможно, то обязанность ухаживать за стариками ложится на церковь, и это следует воспринимать и как долг, и как преимущество. Все, кто имеет дух Христов, будут относиться к немощным и престарелым с особым уважением и нежностью» (Свидетельства для Церкви, т. 6, с. 272).

#### Заключение

«Сознание того, что служишь для блага родителей, дает детям удовлетворение в течение всей жизни и приносит особую радость, когда они сами нуждаются в сочувствии и любви. Те, чьи сердца наполнены любовью, будут считать возможность выравнивать путь к могиле для своих родителей несравненным преимуществом. Они будут радоваться, что приносят покой и мир своим любимым родителям в их последние дни. Поступать иначе, лишать беспомощных, престарелых родителей доброжелательного служения сыновей и дочерей — значит наполнять душу угрызениями совести, а дни своей жизни — сожалением, если, конечно, наши сердца еще не ожесточились и не стали бесчувственными, как камень» (Ревью энд Геральд, 15 ноября 1892).

## Применение принципов в жизни

На этой неделе:

- 1. Я буду размышлять об удивительных библейских принципах и с молитвой проверю себя, не огорчаю ли Господа нарушением Его повелений.
- 2. Я хочу молиться о том, чтобы Бог дал мне столько мудрости и смирения, чтобы никогда не огорчать не только Его, но и никого из тех, кто окружает меня.
- 3. (И всегда) я буду с осторожностью относиться к каждому члену моей семьи и церкви, особенно к старшим по возрасту, чтобы приносить им радость и утешение.
- 4. Я надеюсь, что Господь будет руководить мною в отношениях с близкими мне людьми.

# Правильные ответы на вопросы темы:

1. \* «Всю свою жизнь»

# ПРИНЦИПЫ СЕМЕЙНОГО ФИНАНСИРОВАНИЯ (1) БОЖЬИ УПРАВИТЕЛИ

### Вступление

Известно ли нам о том, что сорок процентов историй, рассказанных Христом, затрагивают вопрос финансов? И что в основе семидесяти процентов разводов лежат разногласия по поводу денег?

Деньги и финансы — вопрос щекотливый и неоднозначный. И даже если супруги прекрасно подходят друг другу по самым разным параметрам, то когда дело доходит до денег, взаимопонимание куда-то вмиг улетучивается...

#### Ломка льда

Что такое деньги? Дайте определение.

# Изучение Слова Божьего

- Втор. 8:17, 18
- ХД гл. 60

Наше материальное положение напрямую зависит от правильного отношения к деньгам. Как сформировать в себе к финансам именно такое, верное отношение?

- 1. «В основе деловой честности и истинного успеха лежит признание Божьего права собственности. Тот, Кто сотворил все, является подлинным Хозяином. Мы Его управители…» (Воспитание, с. 137).
  - **Принцип успеха 1**: Все принадлежит Богу. Мы управляющие.

Нам становится как-то не по себе при мысли о том, что «наши кровные» нам не принадлежат? Как согласиться с данным утверждением и попробовать встать на путь успеха?

«Наши земные благословения даны нам взаймы, чтобы испытать нас, можно ли нам доверить вечные сокровища. Если мы выдержим Божье испытание, то приобретем достояние, которое будет принадлежать нам, — славу, честь и бессмертие» (Письмо 8, 1889).

Лучше синица в руках, чем журавль в небе, — может возразить кто-то. Станем ли мы бедными или нищими от согласия с тем, что признаем Божье право собственности?

«Признаем ли мы это или нет, но мы являемся управителями, которых Бог наделил талантами, способностями и поставил в мире, чтобы мы исполняли работу, назначенную Им» (Воспитание, с. 137).

Итак, спор не уместен. Мы только распоряжаемся чужой собственностью, Божьей собственностью, и Он наделяет нас особыми талантами для... О какой работе, назначенной Им, может идти речь?

- 2. «Мы можем сделать так, что деньги в наших руках станут средством для духовного усовершенствования, рассматривая возможность ими пользоваться как священное доверие, которое нельзя употреблять для потворства гордыне, тщеславию, аппетиту и страстям» (Письмо 8, 1889).
  - **Принцип успеха 2:** Деньги в наших руках это священное доверие, средство для духовного усовершенствования...

Кого они назначены обогатить духовно? нас? Наши семьи? Церковь? Общество? Что такое духовное совершенство?

• **Принцип успеха 3:** Запрещено употреблять деньги для потворства гордыне, тщеславию, аппетиту и страстям. Обсудите каждый запрет. Приведите примеры.

«План систематической благотворительности (указание дано здесь для того, чтобы семья могла своевременно откладывать еженедельную десятину и приношения — прим. составителей) будет для каждой семьи защитой от искушения

потратить средства на ненужные вещи и особенно станет благословением для богатых, сохраняя их от потворства расточительности» (Свидетельства для Церкви, т. 2, с. 518, 519).

• Принцип успеха 4: Каждая семья должна иметь план.

Что стоит под пунктом 1 в данном плане? Почему? Какие преимущества вы заметили?

«Божьи требования должны быть на первом месте. Мы не исполняем Его волю, если посвящаем Ему то, что осталось от нашего заработка после того, как все наши воображаемые нужды были удовлетворены. Прежде чем потратить какую-то часть своего заработка, мы должны отделить и представить Ему ту долю, которую Он требует» (там же, т. 4, с. 477).

«Если мы преуспеваем в своих мирских делах, то это лишь потому, что Бог благословляет нас. Часть этого дохода нужно посвящать бедным, и значительную долю необходимо употреблять на дело Божье. Когда то, что требует Бог, отдано Ему, то остаток будет освящен и благословлен для нашего использования. Но когда человек обкрадывает Бога, удерживая то, что Он требует, то Его проклятье будет лежать на всем» (там же).

Что мы выберем: благословение денег или проклятье денег? Хотим ли мы обкрадывать Бога или оставаться Ему верными? Выбор за нами.

#### Заключение

«Постоянное осуществление Божьего плана систематической благотворительности ослабляет алчность и укрепляет благотворительность. Если богатство увеличивается, то люди, даже те, которые исповедуют благочестие, отдают этому богатству свое сердце, и чем больше имеют, тем меньше отдают в сокровищницу Господа. Так богатство делает людей эгоистичными, и накопленное питает алчность. Это эло усиливается благодаря активным действиям сатаны. Бог знает нашу опасность и ограничивает нас в средствах, чтобы предотвратить нашу гибель. Он требует постоянной благотворительности, чтобы сила привычки к добрым делам

помогла преодолеть привычки к алчности и равнодушию» (Свидетельства для Церкви, т. 3, с. 548).

# Применение принципов в жизни

На этой неделе:

- 1. Я буду молиться о том, чтобы позволить Господу всецело владеть не только мною, но и всем, что я считаю своим.
- 2. Я хочу строго следовать принципам финансового успеха. Я попробую и испытаю Бога.
- 3. Я подумаю о миллионах нуждающихся и представлю себя на месте хоть одного такого несчастного. Попытаюсь сделать правильные выводы.
- 4. (И всегда) я буду стремиться к праведной жизни, к прославлению Иисуса всем, что я имею.

# ПРИНЦИПЫ СЕМЕЙНОГО ФИНАНСИРОВАНИЯ (2) МЫ И ДЕНЬГИ

# Вступление

«Когда мы возлюбим Бога больше всего на свете, то всему преходящему в сердце будет отведено места не более, чем оно того стоит. Если мы будем смиренно и искренне искать знания и развивать способность правильно пользоваться своим Богом данным имуществом, то мы получим мудрость свыше. Когда человек следует влечениям неосвященного сердца, когда лелеется мысль о том, что деньги могут принести счастье и без Божьего благословения, тогда они становятся тираном, порабощающим человека» (Письмо 8, 1889).

#### Ломка льда

С какими словами ассоциируются у вас деньги? Зло, покой, страх, достаток, зависимость, возможности, ненависть, щедрость...

# Изучение Слова Божьего

- 1 Пар.29:12
- ХД гл. 61
- 1. Во власти Бога возвеличить и укрепить все. Относится ли это утверждение и к моему кошельку тоже? На каких условиях?
- «Если мы будем смиренно и искренне искать знания и развивать способность правильно пользоваться своим Богом данным имуществом, то мы получим мудрость свыше» (там же).
- 2. Могут ли деньги стать тираном? В каких случаях? Можно ли доверять им? Почитать и поклоняться им как богу?

«Если бы законы, данные Богом, постоянно выполнялись, то как изменилось бы состояние мира в моральном, духовном и гражданском аспектах» (Исторические очерки о зарубежных миссиях адвентистов седьмого дня, с. 165, 166).

«Убеждайте людей уезжать из городов в сельскую местность, где они могут приобрести небольшой участок земли и построить дом для себя и своих детей» (Бюллетень Генеральной Конференции, 6 апреля 1903).

**Совет 1:** Дом с участком земли в селе в обмен на благоустроенную или неблагоустроенную квартиру в городе...

Какой выигрыш? Что семья приобретет, а что потеряет, если последует этому совету?

«Все должны учиться вести учетные книги. Некоторые с пренебрежением относятся к этой работе, как к второстепенной, но это неправильно. Все расходы необходимо точно определять» (Работники Евангелия, с. 460).

**Совет 2:** Приобрести бухгалтерскую книгу и начать вести точные записи доходов и расходов. «Моцарт финансов» Бодо Шефер гарантирует, что месячный заработок при таком ведении дел увеличится на 20%!

«Господу было угодно показать мне зло, причиной которого была привычка к расточительности, чтобы я могла убеждать родителей учить своих детей строгой экономии. Учите их, что трата денег на то, что им не нужно, является извращением правильного использования средств» (Христианское воздержание и библейская гигиена, с. 63).

**Совет 3:** Придерживаться правил строгой экономии, отказаться от привычки к расточительности.

Знакома ли современной семье строгая экономия? Перечислите сферы быта, где такая экономия возможна.

«Склонность к бережливости, трудолюбию и умеренности является лучшей долей для ваших детей, чем богатое приданое» (Ревью энд Геральд, 24 декабря 1903).

«Вам следует быть осмотрительными, чтобы ваши расходы не превышали ваших доходов. Ограничивайте свои желания» (Письмо 23, 1888).

«Никто не должен считать ниже своего достоинства учиться быть экономным и находить наилучшее применение остаткам» (Свидетельства для Церкви, т. 5, с. 400).

«Бог не почитается, когда человек пренебрегает заботой о здоровье, в результате чего не может полноценно служить Богу. Забота о здоровье, обеспечение семьи вкусной, укрепляющей пищей является одной из главных обязанностей главы семьи. Гораздо лучше иметь меньше дорогой одежды и мебели, чем ограничивать себя в еде» (Служение исцеления, с. 322).

**Совет 4:** Избегать другой крайности — неразумной экономии.

Что нам известно о реформе здоровья? Кто в первую очередь должен получать в изобилии здоровую пищу: студенты или рабочие?

«Вы не должны быть бедными; вы должны быть честными с самими собой... Расточительность — это тоже оскорбление Божьей щедрости. За мелкие расходы, которые, по вашему мнению, не заслуживают упоминания, в конце придется дать отчет» (Письмо 11, 1888).

**Совет 5:** Стараться не быть бедными. Что, исходя из слов автора, может в этом помочь?

## Заключение

«Те, чьи сердца вполне смирились перед Богом и кто сделал Его слово своим руководством, узнают, как поступать во всех жизненных обстоятельствах. Они научатся у Иисуса, Который кроток и смирен сердцем, и, поощряя кротость Христа, они закроют дверь бесчисленным искушениям» (Христианское воздержание и библейская гигиена, с. 63).

#### Применение принципов в жизни

На этой нелеле:

1. Я оценю все советы этого урока и сравню их с тем образом жизни, к которому привык.

- 2. Я попрошу Господа указать мне, действительно ли я должен что-то радикально изменить в своей жизни.
- 3. Я буду молиться о том, чтобы не огорчать Подателя всех благ необдуманной тратой средств, доверенных мне.
- 4. Я буду молить Господа о том, чтобы сделать Его Слово своим руководством.

# ПРИНЦИПЫ СЕМЕЙНОГО ФИНАНСИРОВАНИЯ (3) ЭКОНОМИЯ В СЕМЬЕ

# Вступление

«Христос однажды преподал Своим ученикам урок бережливости, который заслуживает серьезного внимания. Он сотворил чудо, чтобы накормить толпу голодных людей, внимавших Его учению; однако после того, как все поели и утолили свой голод, Он не позволил им выбросить остатки. Тот, Кто мог накормить великое множество людей в их нужде с помощью Своей Божественной силы, заставил Своих учеников собрать остатки, чтобы ничего не пропало» (Свидетельства для Церкви, т. 4, с. 572, 573).

## Ломка льда

Насколько бережливость и экономность свойственна современному человеку?

Что лучше: искусственное процветание или естественная нишета?

# Изучение Слова Божьего

- Притч. 23:4; Еф.1:18
- ХД гл. 62
- 1. Бог, способный единым словом сотворить пищу для тысяч людей, просит собрать остатки... Зачем?

«Бережливость должна проявляться во всем. Собирайте остатки, чтобы ничего не пропало» (Рукопись 31, 1897).

Пословица «Бережливость дороже богатства» вдохновляет, не так ли? Какие «остатки» вы привыкли собирать?

- 2. «Те, которые называют себя христианами, не всегда склонны к самоотречению, как того требует Спаситель. Они не желают ограничивать свою волю и желания, чтобы осталось больше для Господа. Говорят: "Вкусы моей семьи требуют больших затрат, и это дорого обходится". Это говорит о том, что им нужно учиться урокам бережливости, преподанным жизнью Христа» (Письмо 4а, 1902).
  - Приведите примеры самоотречения известных вам людей. Как их жизнь повлияла на вас?
  - Почему многие не умеют (не хотят, не знают как) жить экономно, относиться бережно к тому, что они имеют? Как исправить этот недостаток в себе?
  - Какие уроки бережливости преподал нам Иисус?
- 3. «Многие считают, что могут позволить себе то или другое удовольствие, и чтобы осуществить свое желание, при-учаются жить на широкую ногу, тратя на прихоти весь свой заработок. Бог хочет, чтобы мы поступали более достойно в этом отношении» (Руководство для молодежи, 10 сентября 1907).
- «Бог имеет нечто более возвышенное, нежели то, что перед нами. Когда мы пожелаем оставить свои эгоистичные намерения и посвятим силы сердца и ума на служение делу Божьему, то небесные посредники будут сотрудничать с нами, делая нас благословением для людей» (там же).
  - Жить на широкую ногу... Кого не прельщает эта возможность? Не думать о деньгах, не считать их... В чем опасность такой жизни? Как жить «более достойно»?
- 4. «Причина того, почему так много людей становятся банкротами или бессовестно присваивают чужие средства, состоит в том, что они стремятся удовлетворить расточительные вкусы своих жен и детей. С каким старанием отцы и матери должны учить бережливости своих детей с помощью наставлений и собственного примера» (Письмо 11, 1888).
  - Расточительность желание расходовать (расточать) время и средства сверх потребного или необходимого... Исследуем самих себя: не требуют ли мои вкусы

сверхрасходов? Не толкают ли они кого-то на преступление?

- Приведите примеры: как мы учим детей бережливости.
- «Я хочу, чтобы все поняли, что растрачивание Божьих средств на воображаемые нужды является тяжким грехом» (Ревью энд Геральд, 11 августа 1891).
- «Расходование денег, которое кажется незначительным, может породить цепь обстоятельств, которые скажутся на вечной участи» (там же).
- «Не тратьте свою мелочь на приобретение ненужных вещей. Вы можете считать, что эти мелкие суммы пустяк, но эта многочисленная мелочь обернется большой суммой» (Письмо 21, 1898).
- «Каждая рука может оказать помощь бедным. И Бог обязал нас облегчать страдания людей всеми возможными путями» (там же)
- 5. Прочитайте тексты Иер. 22:15, 16. Ответьте на вопрос: что значит знать Господа?
- «Не слишком хорошо изображать из себя богача или кого бы то ни было, если мы на самом деле скромные последователи кроткого и смиренного Спасителя... Стремиться к показному или позволять делать это детям под нашим руководством опасная западня» (Письмо 8, 1889).
- Э. Уайт о себе: «На деньги, которые мы зарабатывали своим ремеслом, мы с сестрой обеспечивали себя одеждой. Мы отдавали свои деньги матери, говоря: "Купи что-нибудь на них, чтобы после того, как заплатишь за одежду, осталось чтонибудь, что можно было бы передать на миссионерскую работу". И она так и делала, поддерживая в нас миссионерский дух» (Руководство для молодежи, 10 сентября 1907).

#### Заключение

«Те, кто готов откликнуться на призыв жертвовать средства для поддержания дела Божьего и помощи страдающим и нуждающимся, не являются людьми, проявляющими небрежность, неряшливость и несобранность в управлении своими

делами. Они всегда следят за тем, чтобы их расходы не превышали доходов. Они принципиально бережливы и сознают, что их обязанность — экономить средства, чтобы у них было что дать» (Свидетельства для Церкви, т. 4. с. 573).

# Применение принципов в жизни

На этой неделе:

- 1. Я пересмотрю свою способность экономить остатки.
- 2. Я поинтересуюсь у членов моей семьи, экономный ли я человек? Я сделаю выводы.
- 3. Я буду молиться о том, чтобы Бог сформировал мою способность к экономии заново. Я хочу устроить все в доме в соответствии с Его мудростью.
- 4. (И всегда) я буду стараться жить по средствам, чтобы у меня всегда было что посвятить работе для Господа.

# ПРИНЦИПЫ СЕМЕЙНОГО ФИНАНСИРОВАНИЯ (4) ДЕТИ И ДЕНЬГИ

# Вступление

«Родители должны растить, обучать и воспитывать своих детей в духе самообладания и самоотречения. Они всегда должны напоминать им, что их долг — повиноваться слову Божьему и жить, чтобы служить Иисусу. Они должны наставлять своих детей, чтобы в своей повседневной жизни они жили просто, избегая дорогой одежды, дорогой пищи, дорогих домов и дорогой обстановки» (Ревью энд Геральд, 13 ноября 1894).

#### Ломка льда

Детей нужно приучать к ответственности и умению обращаться с деньгами. В каком возрасте? Вспомните, сколько вам было лет, когда вам стали доверять деньги.

# Изучение Слова Божьего

- Притч. 22:6
- ХД гл. 63

Почему наставление (воспитание, полученное в детстве) навсегда остается в сознании людей?

1. «Детей с ранних лет нужно учить читать, писать, знать цифры, самостоятельно считать. Они могут идти вперед, постепенно продвигаясь в своем познании. Но прежде всего их нужно учить, что начало мудрости — страх Господень» (Советы учителям, родителям и студентам, с.168, 169).

**Принцип 1.** Начало мудрости — страх Господень.

Каким вырастет ребенок, наученный тому, что начало мудрости— страх Господень? Как вы понимаете словосочетание

«страх Господень»? В каком возрасте можно начать закладывать именно этот фундамент?

2. «Бытующие неверные представления о пользовании деньгами подвергают молодежь многим опасностям. Их не следует баловать деньгами... Деньги нужно рассматривать как дар, доверенный нам Богом для исполнения Его дела, чтобы созидать Его Царство, и молодежь должна учиться ограничивать свои желания» (Свидетельства для Церкви, т. 6, с. 214. 215).

**Принцип 2.** Деньги нам не принадлежат, у них особое предназначение.

Что такое деньги? Для чего они предназначены? Как вы относитесь к такому раскладу вещей?

3. «Деньги, которые достаются молодым без серьезных усилий с их стороны, не будут ими цениться. Некоторые вынуждены зарабатывать деньги тяжелым трудом и испытывать лишения, и все же гораздо безопаснее положение тех молодых людей, которые знают, откуда берутся их карманные деньги, во что обходится их пища и одежда и чего стоит приобрести дом!» (Письмо 11, 1888).

Принцип 3. Дети должны знать цену деньгам.

Почему многие родители, которым не на словах известно, что такое тяжелый труд и лишения, позволяют своим детям расти в праздности и предаваться лени?

4. «Существует много способов, благодаря которым дети могут сами зарабатывать деньги и приносить жертву благодарения Иисусу, Который отдал за них Свою жизнь» (там же).

Принцип 4. Дети могут зарабатывать деньги.

Приведите примеры способов, как детям можно заработать деньги.

Считаете ли вы, что родители могут стимулировать деньгами учебу своих детей, например, платить за оценки?

5. «О, как много денег мы тратим на ненужные предметы в доме, на дорогие кружева и модную одежду, на конфеты и другие вещи, в которых мы не нуждаемся! Родители, учите своих

детей, что Божьи деньги не следует использовать для самоугождения» (Руководство для молодежи, 1 ноября 1904).

**Принцип 5.** Деньги нельзя тратить на самоугождение. Какие траты не являются самоугождением? Почему?

6. «Храните небольшую копилку на каминной полке или в каком-нибудь укромном месте, но так, чтобы она была бы видна, в нее дети могут опускать свои приношения для Господа... Так они могут учиться жертвовать для Бога» (Рукопись 128, 1901).

Принцип 6. Деньги нужно уметь копить.

Есть ли в вашем доме копилка? Кому она принадлежит? Как часто в нее опускаются деньги и какого достоинства? Как расходуется накопление?

7. «Господь не только претендует на десятину как на Свою собственность, но и говорит нам, что ее следует откладывать для Него. Он говорит: "Чти Господа от имения твоего и от начатков всех прибытков твоих". Это научит нас тому, что мы не должны тратить свои средства на себя, а Господу приносить то, что останется, даже если это будет и честно отделенная десятина. Пусть доля Божья будет отделена вначале... Это относится и к родителям, и к детям» (Рукопись 58, 1899).

**Принцип 7.** Десятина — святой принцип.

Десятина должна быть отделена прежде, чем мы начнем расходовать заработанные средства.

#### Заключение

«Самое лучшее наследство, которое родители могут оставить своим детям, — это познание полезного труда и жизненный пример, отмеченный бескорыстием и щедростью. Такой жизнью они показывают истинную цену денег, которые должны использоваться только для добра, для удовлетворения их личных нужд и потребностей других людей и для продвижения дела Божьего» (Свидетельства для Церкви, т. 3, с. 399).

### Применение принципов в жизни

На этой неделе:

- 1. Я буду напоминать себе эти финансовые принципы, чтобы передать другим.
- 2. Я буду просить Господа о том, чтобы Он обратил мое внимание на те аспекты в моей жизни, где я допускаю небрежность.
- 3. Я не забуду, что благословения даются только на условии.
- 4. Я постараюсь следовать данным советам и организую свою жизнь.

# ПРИНЦИПЫ СЕМЕЙНОГО ФИНАНСИРОВАНИЯ (5) ДЕЛОВАЯ ЧЕСТНОСТЬ

# Вступление

Требование честности в бизнесе вытекает из его природы. Обман не может служить основой для нормального экономического процесса. Наоборот, он создает угрозу для интересов партнеров. Людей, идущих на обман, в деловом мире всегда осуждали. В конечном счете те, кто допускает ложь и фальсификацию, больше теряют, чем выигрывают. Первая и самая важная ценность бизнеса — честность и порядочность в деловых отношениях.

#### Ломка льда

Зная, что деньги могут пробуждать в человеке алчность, как нам относиться к предпринимательской деятельности?

# Изучение Слова Божьего

- IIc. 61:11
- ХД 64 гл.
- 1. «Не существует сферы законной деятельности, для которой Библия не давала бы жизненно важных советов. Ее принципы усердия, честности, бережливости, воздержания и непорочности являются секретом истинного успеха» (Воспитание, с. 135, 136).

Подчеркните в этой выдержке секреты истинного успеха.

- 63% опрошенных респондентов уверены, что бизнес честным быть не может.
- 16% утверждают, что честно вести бизнес это утопия в любой стране. И только

- 14% опрошенных связывают честность бизнеса с моральными и деловыми качествами бизнесмена\*. На чьей вы стороне?
- 2. «Сколько людей могли бы избежать финансовых неудач и краха, если бы они внимали предостережениям, так часто повторяющимся в Писании:

"Кто спешит разбогатеть, тот не останется ненаказанным". "Богатство от суетности истощается, а собирающий трудами умножает его". "Приобретение сокровища лживым языком — мимолетное дуновение ищущих смерти". "Должник делается рабом заимодавца". "Зло причиняет себе, кто ручается за постороннего; а кто ненавидит ручательство, тот безопасен"» (Воспитание, с. 135, 136).

Это лишь немногие тексты Священного Писания, раскрывающие секреты финансового успеха. Какие еще известные вам тексты вы могли бы добавить в этот список?

- 3. «Тот, кто говорит ложь или занимается обманом, теряет уважение к самому себе... Один поступок не определяет характер, но он устраняет преграду, и следующее за этим искушение принимается с большей готовностью, пока в конце концов не приобретается привычка кривить душой и поступать нечестно в делах; такому человеку уже нельзя доверять» (Свидетельства для Церкви, т. 5, с. 396).
  - Вы заметили взаимосвязь между ложью, обманом и потерей уважения к самому себе? Почему это происходит и что это говорит о грехе против Духа Божьего в человеке?
  - На какой стадии падения легче остановиться? Приведите примеры.
- 4. «Многие семьи живут бедно потому, что тратят свои деньги сразу, как только их получают» (Советы по управлению, с. 269).

«Вы должны понимать, что не следует вести свои дела так, чтобы влезать в долги... Когда кто-то становится должником, то он оказывается в сатанинских сетях, которые расставляет враг» (Письмо 63, 1897).

«Доставать и использовать деньги с какой-то целью прежде, чем заработать их, это ловушка» (там же).

Как относиться к кредитам?

На сайте http://www.fingramota.kz предложено семь причин **не** брать кредит в банке. Седьмая причина «Философия» гласит: «Жить в долг неправильно. По определению. И оправдания, что все так делают, неверны. Если специально не заглушать свою совесть, она сама подскажет, что в кредите на товары и услуги есть много сомнительного, напрягающего даже не стрессовостью, а уже самой идеей жизни за чужой счет».

«Заключите торжественный завет с Богом, что с Его благословения вы рассчитываетесь со своими долгами и после этого не будете должны никому ни в чем, даже если будете жить на хлебе и воде. Это так просто — каждый раз тратить на еду чуть-чуть меньше необходимого. Берегите гроши, и это сбережет вам большие суммы» (Советы по управлению, с. 257).

«Если выяснится, что кто-то кому-то задолжал и должники поистине не могут выполнить своих обязательств, то их не нужно вынуждать делать то, что выше их сил. Им следует предоставить благоприятную возможность погасить свою задолженность, и не нужно ставить их в такое положение, если они совершенно неспособны освободиться от долга. Хотя может показаться справедливым заставить их выплатить долг, Бог не благоволит к подобному принуждению» (Рукопись 46, 1900).

#### Заключение

«Мир имеет право рассчитывать на неукоснительную честность тех, которые называют себя истинными христианами. Из-за одного человека, проявляющего безразличие к своим святым обязанностям, может пострадать репутация всего народа, если к ним будут относиться как к людям, на которых нельзя положиться» (Свидетельства для Церкви, т. 5, с. 179).

«Тот, кто претендует на благочестие, должен быть украшением вероучения, которое исповедует, и не давать повода для поношения истины, совершая опрометчивые поступки. "Не оставайтесь должными никому ничем", — говорит апостол» (там же, с. 181, 182).

## Применение принципов в жизни

На этой неделе:

- 1. Я буду благодарить Господа за благословения честного ведения дел и предпринимательства.
- 2. (И всегда) я не забуду о том, что Священные Писания полны великолепных принципов, следуя которым можно быть и богатым, и честным.
- 3. Я буду молиться о том, чтобы никогда никому не быть должным, кроме любви.
- 4. Я буду просить Господа указать мне на мои недостатки, особенно если они порочат неукоснительно чистое имя христианина.

\*МОСКВА, 1 ноября— РИА Новости. Только 20% россиян верят в то, что в России можно вести прибыльный и при этом честный, прозрачный бизнес.

#### УРОК № 12

# ПРИНЦИПЫ СЕМЕЙНОГО ФИНАНСИРОВАНИЯ (6) ЗАБОТА О БУДУЩЕМ

## Вступление

У японцев есть философия (практика), называется она кайдзен — принцип постоянного роста и совершенствования, как в бизнесе, так и в личностном росте. Научитесь учиться. Звучит банально, но это правда. Развивайтесь, становитесь экспертами в своей области. Будьте лучшими, и вы получите награду за свой труд.

#### Ломка льда

Где и как можно научиться грамотно вести финансовые дела, в частности, семейную бухгалтерию?

# Изучение Слова Божьего

- Притч. 23:4; Притч. 27:34
- ХД гл. 65

Библия учит нас не заботиться о том, чтобы нажить богатство... Почему? Что плохого, например, в обеспеченной старости? Или в том, чтобы обеспечить будущее своих детей?

1. «Вы занимаетесь делом, которое время от времени приносит вам большой доход. Заработав деньги, вы не стараетесь экономить их с оглядкой до той поры, когда не сможете добывать средства так просто, но много тратите на воображаемые нужды».

«Если бы вы и ваша жена понимали, что Бог повелел вам не идти на поводу у своих вкусов и желаний, заботиться и о будущем, а не только о настоящем, то вы теперь могли бы иметь достаток во всем и ваша семья могла бы иметь все радости

жизни. Вы должны научиться этому уроку... Это поможет вам быстрее пройти длинный путь» (Свидетельства для Церкви, т. 2, с. 432, 433).

- Что в будущем может ожидать любую семью? Застрахованы ли мы и наши семьи от непредвиденных ситуаций или событий? Как понимание этой реальности должно сказаться на умении экономить и заботиться о будущем?
- Не грешно ли иметь «достаток во всем» и « все радости жизни»?
- 2. «Вы могли бы сегодня иметь свой капитал, чтобы использовать его в случае крайней необходимости и для оказания помощи делу Божьему, если бы экономили, как должны. Каждую неделю вам следует откладывать часть своего заработка» (Письмо 5, 1877).
- «Ваша семья должна иметь что-то, на что можно было бы положиться в случае, если вы окажетесь в стесненных обстоятельствах» (там же).
- «Каждую неделю вам следует откладывать в каком-нибудь надежном месте от пяти до десяти долларов, которые можно будет использовать лишь в случае болезни» (Неопубликованное письмо 49, 1884).
  - С какой целью нам следует откладывать часть заработка? Следуем ли мы данным советам?
- 3. «Многие не хлопочут по поводу составления своих завещаний, пока пребывают в добром здравии. Но наши братья должны проявлять эту предусмотрительность... Им следует так оформить свое завещание, чтобы не было проблем, если с ними что-то случится» (Свидетельства для Церкви, т. 4, с. 482).

«Завещая свое имущество родственникам, удостоверьтесь в том, что вы не забыли дела Божьего. Вы являетесь Его посредниками, владеющими Его имуществом, и Его требования вы должны учитывать в первую очередь. Конечно, не следует обделять жену и детей; о них нужно позаботиться, если они в чем-нибудь нуждаются. Но не включайте в свое завещание

длинный список родственников, живущих безбедно, только потому, что так принято» (там же).

- Что такое завещание? Приходилось ли вам быть в роли наследника? Завещателя? Или, может быть, вам приходилось оспаривать чье-то завещание?
- Еще раз перечислите советы, которые дает автор, когда речь заходит о составлении завещания.

«Пусть никто не думает, что он исполняет намерение Христа, накапливая имущество в течение всей своей жизни и завещая после смерти часть его для какой-либо благотворительной цели» (Ревью энд Геральд, 27 февраля 1894).

4. «Родителям следует быть осторожными, поручая детям средства, которые Бог передал в их руки, пока они не будут иметь вернейшее доказательство того, что их дети проявляют больший интерес, большую любовь и преданность делу Божьему, чем они сами, и что эти дети будут более серьезными и ревностными в продвижении дела Божьего и более благотворительными в осуществлении различных предприятий, связанных с использованием средств» (Свидетельства для Церкви, т. 2, с. 655).

«Те, кто приобретает богатство с целью накопления, завещают проклятье богатства своим детям. Это страшный грех, подвергающий опасности души отцов и матерей, — поступать подобным образом, и этот грех передается их потомству» (Письмо 20, 1897).

• Отметьте все принципы управления накопленным имуществом. Помолитесь о том, чтобы Бог умудрил родителей поступать благоразумно.

#### Заключение

Отсутствие завещания порою способно создать много проблем наследникам. Откуда ни возьмись появляются бывшие жены, которые выселяют из квартиры родителей покойного мужа, внебрачные дети, которые умело добиваются продажи квартиры и получения своей доли, братья и сестры, которые спорят о каждом квадратном метре унаследованной

жилплощади. Но если составить и правильно оформить завещание, всех этих проблем можно с легкостью избежать.

# Применение принципов в жизни

На этой неделе:

- 1. Я постараюсь еще раз с молитвой прочитать этот урок и уяснить принципы заботы о будущем.
- 2. (И всегда) я буду помнить о том, что от меня в моей семейной жизни и в будущем моих родных очень многое зависит.
- 3. Я хочу быть человеком, который никогда не причинит горя и переживания близким мне людям.

#### УРОК № 13

# НАГРАДА ВЕРНОГО УПРАВИТЕЛЯ

(по книге «Советы по управлению ресурсами» Э. Уайт)

# Вступление

«Спаситель дважды сказал: "Многие же будут первые последними, и последние первыми". Иисус желает, чтобы участвующие в его служении не стремились к награде и не думали о том, что они должны получить компенсацию за свой труд. Господь старается направить наши мысли в другое русло, потому что Он все видит совершенно иначе, чем человек. Он судит человека не по его поступкам, но взвешивает искренность его сердца, силу его веры» (Ревью энд Геральд, 3 июля 1894).

#### Ломка льда

Неужели ожидать награды или похвалы за труд противоестественно? Или греховно?

# Изучение Слова Божьего

- Мф. 20:16; Притч. 11:18
- УР гл. 65, 66, 68

Вспомните обетования о награде праведникам. Как они поддерживают нас?

- 1. «Все, кто приносит в свое служение дух искренней жертвенности и самоотречения, в конце века будут стоять среди первых» (там же).
  - Отметьте качества человека, который не будет забыт. О каком служении здесь может идти речь?
- 2. «В некотором смысле мы можем ожидать награды или поощрения. Но если мы ценим обещанные благословения, мы должны полностью доверять Иисусу Христу... Дар

Божий — жизнь вечная, однако Иисусу не хотелось бы, чтобы мы жили только в ожидании награды; Он хочет, чтобы мы соблюдали волю Его, ибо это — истинно, не рассчитывая на какое-либо вознаграждение» (там же).

- Что значит полностью доверять Иисусу? Поделитесь опытами такого доверия.
- Почему апостол Павел так уверенно говорит о своей награде? Забывал ли он о ней?
- 3. «Самую большую награду получат те, кто прибавил к своей активности и ревности милосердие и обходительное отношение к бедным, сиротам, обездоленным и несчастным. Но те, кто проходит мимо ближних своих, полагая, что они слишком заняты, чтобы уделить внимание... кто поглощен "великими" делами, в последний день вдруг обнаружат, что они слишком ничтожны» (там же).
  - Это очень серьезный тест на стремление получить награду. Как я отношусь к бедным, сиротам, обездоленным и несчастным? Есть ли у меня по меньшей мере одна нуждающаяся семья, которой я оказываю регулярную помощь?
- 4. «То, что вы жертвуете для дела Божьего, никак нельзя считать потерянным. Все, что отдано на дело спасения душ и для славы Божьей, фактически является вложенным в самое успешное предприятие и в этой, и в будущей жизни» (Ревью энд Геральд, 24 января 1888).

«Господь сделал нас Своими соуправителями. Он послал нам дары с условием, что мы разделим их с нуждающимися. И вот это практическое милосердие станет для нас надежной панацеей от любого проявления эгоизма. Проявляя любовь к тем, кто нуждается в помощи, вы способствуете зарождению в их сердцах чувства благодарности к Богу за то, что Он наделил братьев благодатным даром милосердия и побудил их принять участие в судьбах нуждающихся» (там же).

Чувствуем ли мы себя соуправителями Господа? Понимаем ли, что Его дары даются нам на условии?

Назовите две цели, которые достигнет Бог, если мы прислушаемся к Его советам.

5. «Христос помнит имена всех тех, кто любую жертву не считал слишком дорогой, лишь бы принести ее на алтарь Божьей веры и любви.

Эти люди пожертвовали всем ради падшего человечества.

Имена послушных, самоотверженных и верных Его детей будут начертаны на ладонях Его рук.

Он никогда не устанет их произносить и будет ради них возносить особые просьбы пред Отцом.

Эти имена будут помнить тогда, когда люди забудут эго-изм и гордыню.

Они станут бессмертными.

Но для того, чтобы самим стать счастливыми, мы должны осчастливить ближних.

Нам будет приятно отдать свое состояние, свои таланты и привязанности в благодарное посвящение Христу, и благодаря этому мы приобретем счастье на земле и бессмертную славу в будущей жизни» (Свидетельства для Церкви, т. 3, с. 250, 251).

Какое обещание! Знать, что твое имя начертано на ладонях Христа. Знать, что Иисус возносит за тебя особые просьбы... Хотим ли мы быть счастливым на земле? Дорога ли нам бессмертная жизнь в будущем?

#### Заключение

«Каждый, мудро управлявший доверенными ему деньгами и имуществом, войдет в радость своего Господина. Что же это за радость? "Сказываю вам, что так на небесах более радости будет об одном грешнике кающемся". Там будет произнесена похвала и святое благословение верным "ловцам душ". Они присоединятся к великой радости тех, кто наполняет счастливыми возгласами небесные дворы» (Ревью энд Геральд, 10 октября 1907).

# Применение принципов в жизни

На этой неделе:

- 1. Я с молитвой пересмотрю свое посвящение Господу.
- 2. Я буду молиться о том, чтобы научиться полностью доверять Иисусу.

- 3. Я проанализирую свое отношение к бедным, сиротам, обездоленным и несчастным.
- 4. (И всегда) я буду помнить о том, что я только соуправитель Господа.

II квартал 2014 года Пособие по изучению Библии в субботней школе

# Христос и Его Закон

Кейт Бертон

Ответственные редакторы Л. Качмар, М. Кондратов Переводчик Л. Лагутова Богословская экспертиза И. Карпа, И. Корещук Технический редактор А. Сущенко Дизайнер обложки А. Беланович Корректоры Н. Лукьянова, В. Мелешкина

Подписано в печать 23.12.2013 г. Формат 60×84/16. Бумага газетная. Гарнитура Октава. Печать офсетная. Усл. печ. л. 11,16. Уч.-изд. л. 7,04. Тираж 25 000. Изд № П-678. Заказ № 4567. Издательство «Источник жизни» Церкви адвентистов седьмого дня. 301000 Тульская обл., п. Заокский, ул. Восточная, 9 Тел. (48734) 2-01-01. 2-01-02

Факс (48734) 2-01-00 E-mail: solph@lifesource.ru Книга—почтой: books@lifesource.ru www.7knig.org; www.harmony.ru

Типография издательства «Источник жизни»